
 

SANDRO FILIPPI 

 

Abraham: 

Eine biblische Auseinandersetzung mit seinem 

Glauben und Leben 

 

Bachelorarbeit 

 

Bachelorarbeit 

BTH 6601 

 

 

 

 

 

Theologisches Seminar St. Chrischona 

Erstkorrektor: Pfr. Dr. Stefan Felber 

Zweitkorrektor: Manfred Wolf 

Abgabetermin: 3. Februar 2020 

Studienjahr: 2019/2020  



2 von 53 

 

Zusammenfassung 

„Abram glaubte dem HERRN und das rechnete er ihm zur Gerechtigkeit“ (Gen 15,6). 

Zu Recht nimmt das NT, wenn es um Abrahams Glaube geht, diesen Vers als 

Zentralstelle. Das Leben Abrahams zeigt sich als ein beständiges Glauben und ein 

Halten an die Verheissung Gottes. An die Verheissung, welche bei genauerer 

Betrachtung eine soteriologische Dimension erhält, indem sie auf Christus hinweist 

(Gal 3,16). Durch den Glauben wurde Abraham gerechtfertigt - nicht durch einen toten 

Glauben (Jak 2,26), sondern durch einen lebendigen und konkret fassbaren Glauben, 

der sich in all seinen Lebensbereichen gezeigt hat. Denn Abraham stand in seinem 

Glauben nicht einfach ausserhalb des Lebens, sondern er war Bewohner (wenn auch 

als Fremdling) dieser Welt. Als Mensch tritt Abraham den menschlichen Problemen 

entgegen. So kämpft er, um seinen Neffen Lot zu befreien, streitet sich mit Abimelech 

um einen Brunnen, wird ungeduldig, als es um die Erfüllung der Verheissung geht und 

muss sich anderen schwierigen Konflikten stellen. In all dem lässt sich in Abrahams 

Leben eine Glaubensentwicklung feststellen, welche von seiner Berufung an immer 

stärker wird, bis sie in der Bindung Isaaks ihren Höhepunkt erreicht. Dabei versagt 

Abraham zwar immer wieder, doch Gott bleibt treu und zeigt sich so im Glaubensweg 

Abrahams als der, welcher den Anfang und den Endpunkt des Glaubens darstellt. 

Abrahams Glaube steht nicht im luftleeren Raum, sondern er steht auf dem festen 

Fundament der Verheissung Gottes. Dies zeigt sich auch in der ntl. Sicht auf Abraham, 

wo er als Paradigma für den christlichen Glauben gebraucht wird. Es stellt sich heraus, 

dass der Glaube Abrahams derselbe ist, wie der Glaube der heutigen Christen. Es ist 

der Glaube auf Christus hin, der Anfang und Ziel der Abrahams-Verheissung ist. Es 

geht im Glauben Abrahams also nicht primär um Abraham selbst, sondern um den, der 

am Ende der Verheissung steht: um Christus. So ist Abrahams Leben auch heute noch 

Orientierungshilfe für das Leben des Christen. Er verlässt sich auf Gott, der stärker ist 

als der Tod und der seine Verheissungen erfüllen kann und wird, egal ob dies auch 

noch so unmöglich erscheint. 

  



3 von 53 

 

WIDMUNG 

 

MEINEM GROSSVATER 

ALFRED HOLLENWEGER 

 

DANK 

 

GOTT 

 

FÜRS GEDULDIGE KORREKTURLESEN 

 

MANUEL FILIPPI 

PETRA GLATTHARD 

 

FÜR DIE AUSGIEBIGEN DISKUSSIONEN UND HINWEISE 

 

SAMUEL (CALVIN) SCHULZE 

CURDIN (QUITSCHI) BADERTSCHER 

 

FÜR DIE BETREUUNG UND THEMENEINGRENZUNG 

 

PFR. DR. STEFAN FELBER 

 

FÜR GEBETE UND FINANZIELLE UNTERSTÜTZUNG 

 

ALFRED UND MARIANNE HOLLENWEGER 

LODOVICO UND PRISKA FILIPPI 

MANUEL UND JASMINE FILIPPI 

RAPHAEL UND ANDREA GROSSENBACHER 

MYRTHA HOLLENWEGER 

 
FÜR INSPIRIERENDE INPUTS 

RAPHAEL KALTENBACH 

  



4 von 53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RÖMER 4,23–5,1 

Es steht aber nicht allein um seinetwillen geschrieben, daß es ihm angerechnet 

worden ist, sondern auch um unsertwillen, denen es angerechnet werden soll, wenn 

wir an den glauben, der unseren Herrn Jesus aus den Toten auferweckt hat, ihn, der 

um unserer Übertretungen willen dahingegeben und um unserer Rechtfertigung 

willen auferweckt worden ist.  

Da wir nun aus Glauben gerechtfertigt sind, so haben wir Frieden mit Gott durch 

unseren Herrn Jesus Christus



1. Inhaltsverzeichnis –  

5 von 53 

 

1 Inhaltsverzeichnis 

1 Inhaltsverzeichnis ...................................................................................................... 5 

2 Einleitung .................................................................................................................. 7 

2.1 Fragestellung und Zielsetzung........................................................................... 7 

2.2 Eingrenzung des Themas................................................................................... 7 

2.3 Methodik und Vorgehen  .................................................................................... 8 

3 Was ist Glaube? ......................................................................................................... 9 

3.1 Wortstudie zu Gen 15,6 ..................................................................................... 9 

ןו   3.1.1 ִ֖ הֶאֱמ   ........................................................................................................... 9 

 10 ............................................................................................................ אמן 3.1.2

3.1.3 LXX ......................................................................................................... 12 

3.1.4 NT ............................................................................................................ 12 

3.2 Systematische Definition  ................................................................................. 13 

3.3 Fazit ................................................................................................................. 13 

4 Narrative Analyse .................................................................................................... 15 

4.1 Gliederung ....................................................................................................... 15 

4.1.1 Riecker ..................................................................................................... 15 

4.1.2 Dorsey ...................................................................................................... 16 

4.1.3 Erich Sauer............................................................................................... 17 

4.1.4 Eine Synthese........................................................................................... 17 

4.2 Vorgeschichte: Abraham in Haran (11,27–32) ................................................ 18 

4.2.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 18 

4.2.2 Abraham als Sohn .................................................................................... 19 

4.3 Berufung und Gehorsam Abrahams (12,1–9).................................................. 19 

4.3.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 19 

4.3.2 Abraham als Draufgänger ........................................................................ 20 

4.4 Abraham und Sara in Ägypten (12,10–13,4) ................................................... 21 

4.4.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 21 

4.4.2 Abraham als Ehemann  ............................................................................. 22 

4.5 Lot und Melchisedek (13,5–14,24) ................................................................. 23 

4.5.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 23 

4.5.2 Abraham als Krieger ................................................................................ 25 

4.6 Verheissungen und Bund (15,1–18,15)............................................................ 26 



1. Inhaltsverzeichnis –  

6 von 53 

 

4.6.1 Nacherzählung ......................................................................................... 26 

4.6.2 Abraham als Wartender ............................................................................ 28 

4.7 Abrahams Fürbitten (18,16–20,18).................................................................. 29 

4.7.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 30 

4.7.2 Abraham als Fürbitter .............................................................................. 32 

4.8 Erfüllung (21,1-21,34) ..................................................................................... 33 

4.8.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 33 

4.8.2 Abraham als Diplomat ............................................................................. 35 

4.9 Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19)............................................. 35 

4.9.1 Nacherzählung  ......................................................................................... 36 

4.9.2 Abraham als Vater (des Glaubens) ........................................................... 37 

4.10 Nachgeschichte: Abraham in Kanaan (22,20–25,11) .................................... 39 

4.10.1 Nacherzählung  ....................................................................................... 39 

4.10.2 Abraham als Witwer .............................................................................. 39 

4.11 Zwischenfazit................................................................................................. 39 

5 Abraham im Neuen Testament ................................................................................ 41 

5.1 Paulus .............................................................................................................. 41 

5.1.1 Römer 4 ................................................................................................... 41 

5.1.2 Galater 3,6–18.......................................................................................... 43 

5.1.3 Zusammenfassung  ................................................................................... 44 

5.2 Hebräer ............................................................................................................ 45 

5.2.1 Hebräer 6 und 7  ....................................................................................... 45 

5.2.2 Hebräer 11................................................................................................ 45 

5.2.3 Zusammenfassung  ................................................................................... 47 

5.3 Jakobus ............................................................................................................ 47 

5.4 Fazit ................................................................................................................. 47 

6 Schlussfazit.............................................................................................................. 48 

7 Schlussworte............................................................................................................ 49 

8 Literaturverzeichnis................................................................................................. 50 

9 Selbständigkeitserklärung  ....................................................................................... 53 

 



2. Einleitung – Fragestellung und Zielsetzung 

7 von 53 

 

2 Einleitung 

2.1 Fragestellung und Zielsetzung 

Abraham gilt als eine der zentralen Figuren im AT, sein Glaube als vorbildhaft und 

erstrebenswert. Doch wer war dieser Abraham wirklich und was hat seinen Glauben 

ausgemacht? Wer war Abraham als Mensch und Nachfolger Gottes?  

In dieser Arbeit wird der Person Abraham nachgegangen; dabei wird spezifisch sein 

Glaube als zentrale Grundlage für sein Tun und Handeln betrachtet und von 

verschiedenen Aspekten her analysiert. 

Diese Arbeit behandelt deshalb die Fragestellung, wie sich der Glaube Abrahams in 

seinem Leben und ganz spezifisch in seinen verschiedenen Rollen als Vater, Ehemann, 

Kämpfer etc. gezeigt und ausgewirkt hat. Dazu erfolgt eine biblische 

Auseinandersetzung mit dem Leben Abrahams. Dies führt zu den nachfolgenden 

Zieldefinitionen: 

Der Leser 

• … kennt die massgebenden Aspekte von Abrahams Glauben. 

• … weiss, warum Abrahams Glaube als vorbildhaft gilt. 

• … erkennt die Relevanz von Abraham als Typus auch für den eigenen Glauben.  

Die Arbeit richtet sich an theologisch interessierte Christen, welche sich mit dem 

Thema Glauben auseinandersetzen wollen, deshalb ist auch von einem Grundwissen 

über die Geschichte Abrahams auszugehen. 

2.2 Eingrenzung des Themas 

Die Arbeit setzt sich intensiv mit dem Bericht Abrahams in der Genesis auseinander 

(Gen 11,27–25,11). Da Abraham auch ausserbiblisch eine zentrale Rolle spielt, müssen 

nachfolgende Eingrenzungen vorgenommen werden: 

Es wird nur das biblische Zeugnis von Abraham verwendet - ausserbiblische Quellen 

wie Koran, Talmud oder Pseudepigraphien werden nicht berücksichtigt. Dabei stehen 

Abraham und sein Glaube im Fokus, Nebenerzählungen und weitere Personen werden 

nur berücksichtigt, wenn auch wirklich notwendig. Des Weiteren liegt der Fokus dieser 

Arbeit auf dem Glauben von Abraham und nicht auf dem seines Umfeldes, wie z. B. 

Ehefrau, Sohn oder Neffe. Die Auseinandersetzung mit der Begrifflichkeit und 

Definition des Glaubens soll vorwiegend auf Gen 15,6, als zentrale Stelle, 

eingeschränkt werden. 



2. Einleitung – Methodik und Vorgehen 

8 von 53 

 

2.3 Methodik und Vorgehen 

Der Hauptteil dieser Arbeit besteht aus der Nacherzählung und der Bewertung des 

Glauben Abrahams (Narrative Analyse), dazu wird zuerst eine systematisch -

theologische Auseinandersetzung mit dem Glaubensbegriff aus Gen 15,6 

vorgenommen. Aus dieser Erkenntnis heraus wird eine Gliederung erstellt, an der die 

Geschichte Abrahams nacherzählt wird. Dabei liegt der Fokus in der Nacherzählung 

auf den Glaubenshandlungen Abrahams. Nach jedem Abschnitt wird eine Rolle 

Abrahams analysiert und anhand der Glaubensdefinition bewertet. Um dabei ein 

ganzheitliches Bild zu erhalten, wird immer die gesamte Abrahams-Geschichte ins 

Blickfeld genommen und nicht nur der davor nacherzählte Abschnitt. Des Weiteren 

wird die ntl. Sicht auf Abraham genauer betrachtet, dabei werden hauptsächlich die 

Unterschiede zwischen Paulus, dem Hebräerbrief und Jakobus dargestellt. In einem 

Zwischenfazit wird ein Zusammenzug der verschiedenen ntl. Aspekte gemacht. Am 

Ende wird in einem Schlussfazit die gewonnene Erkenntnis konkretisiert und 

Schlussfolgerungen gezogen.1 

 
1 Aus Gründen der Lesbarkeit wird in der Regel die männliche Form gewählt, es ist jedoch immer die 

weibliche Form mitgemeint. 



3. Was ist Glaube? – Wortstudie zu Gen 15,6 

9 von 53 

 

3 Was ist Glaube? 

Damit Abrahams Glaube und Handeln richtig eingeordnet werden können, muss 

nachfolgend die Begrifflichkeit des Glaubens näher angeschaut werden. Anhand des 

gewonnenen Verständnisses des Glaubens wird eine Grundlage gesetzt, die als Muster 

für die Bewertung der Lebensereignisse Abrahams herangezogen wird. Es kann hier 

jedoch keine vollständige Ausarbeitung über den Glauben mit allen Aspekten gemacht 

werden, dies würde eine eigenständige Arbeit erfordern. 

3.1 Wortstudie zu Gen 15,6 

Im NT wird Abrahams Glaube stark anhand Gen 15,6 wahrgenommen, daher wird der 

Schwerpunkt hauptsächlich auf diese Stelle und ihre Begrifflichkeit gelegt. 

Zusätzlich soll dabei die Übersetzung des Begriffes in der LXX und im Neuen 

Testament kurz angeschaut werden. Es wird der Frage nachgegangen, ob sich der 

Glaube, in seiner Begrifflichkeit aber auch in seinem Ausleben, in Gen 15,6 vom 

Glauben im NT unterscheidet.  

ן 3.1.1 ִ֖  וְהֶאֱמ 

In Gen 15,6 finden wir den Glauben in folgendem Zusammenhang: ן ִ֖  Und er) וְהֶאֱמ 

[Abraham] glaubte) ָ֑ה יהו  ַּֽ  ,Dabei steht das Verb im Hifil2, Waw-Perfekt .(an JHWH) ב 

3P, Mask, Sg. Dieses Hifil kommt im AT noch 23x vor – zweimal davon in der Genesis 

(Gen 15,6;45,26) – insgesamt bezieht es sich 15x direkt auf den Namen JHWH. 

Ansonsten steht der Begriff im Zusammenhang mit Menschen oder Israel. Es fällt 

deshalb auf, dass er immer in personaler Beziehung steht. Nie bezieht er sich auf einen 

Gegenstand, wie z. B. einen Götzen. Der Begriff wird jeweils mit „glaubte“ und 

„traute“ übersetzt. Die Wurzel des Verbs ist אמן. Auf dieser Wurzel basierende Wörter 

kommen dabei 399x im AT vor, davon 11x in der Genesis. Das Substantiv אֱמֶת (Fem., 

Sg., Constructus), (127x im AT, 6x Gen für Wahrheit, Treue, Zuverlässigkeit oder 

Sicherheit)3 ist die häufigste Form davon.  

Um die Bedeutung des Hifils genauer bestimmen zu können, müssen die Definition 

der Wurzel und ihr Gebrauch im Qal betrachtet werden. 

 
2 Hifil bezeichnet meist eine kausative Form z.B. ‚herausführen’ oder ‚heiligen’. Vgl. Gesenius, 

Grammatik, 152. 
3 Vgl. Jepesen, אמן (ThWAT), 333. 



3. Was ist Glaube? – Wortstudie zu Gen 15,6 

10 von 53 

 

 אמן 3.1.2

Im Qal wird ʾmn (אמן) mit „fest, beständig, zuverlässig sein“4, übersetzt. Das Wort hat 

dabei aber eine weitgefächerte Bedeutung. Es wird sowohl profan als auch religiös 

verwendet. Es ist also nicht als rein religiöses Konstrukt zu betrachten, ganz im 

Gegensatz zum Glaubensbegriff im NT.5 So lässt sich der profane Gebrauch mit dem 

„Für-wahr-Halten“ einer durch Kundschafter überbrachten Botschaft übersetzen. Des 

Weiteren schliesst es auch das dementsprechende Verhalten mit ein. Es lässt sich also 

im zwischenmenschlichen Kontext mit „trauen“ übersetzen; als ein im wechselseitigen 

Verhältnis stehendes Vertrauen. Dabei ist zu betonen, dass es nicht um ein einseitiges, 

sondern ein gegenseitiges Vertrauensverhältnis geht.6 Das Qal kommt nur im Partizip 

vor und stellt eine relationale Bedeutung dar. Es bezeichnet eine enge Beziehung 

zwischen Mutter und Kind.7 

Die Verwendung im Nifil greift hier weiter. So ist die Übersetzung mit „fest“, „sicher“ 

oder „zuverlässig“ eher als Annäherung zu verstehen. Es kann sowohl für „einen 

Zeltpflock einschlagen“ als auch für „eine beständige Dynastie“ stehen. Somit ist eine 

Übersetzung mit nur einem Wort unmöglich.8 „אמן erweist sich als Formalbegriff, 

dessen Inhalt in jedem Falle durch das besondere Subj. anders bestimmt wird.“9  

„Das Wesen des hbr Geistes verlangt ferner diese Beziehung zwischen Begriff 
u Wirklichkeit nicht in der Abstraktion des logischen Denkens, sondern immer 

in der Lebensnähe der praktischen Erfahrung zu sehen, so daß in dem formalen 
Begriff der entsprechende Inhalt stets mitgedacht, -gefühlt u -erlebt wird u auf 

diese Weise die logische Beziehung zugleich immer Lebensbeziehung 
bedeutet.“10 

Mit dieser Voraussetzung ist auch die Verwendung im religiösen Sinne zu sehen. אמן 

bezeichnet in diesem Gebrauch z. B. den Gott, der denen treu gegenübersteht, die 

seinen Bund halten. Das Wort wird dabei sowohl für Drohungen (Hos 5,9) als auch für 

Verheissungen (1Kön 8,26) und das Gesetz (Ps 19,8) verwendet.11 

Die wechselseitige Eigenschaft des Wortes kommt auch im Gebrauch des 

Verbaladjektivs (מֵן  ʾā·mēn) hervor. So wird es z. B. für das Bestätigen eines א 

 
4 Vgl. Gesenius, אמן (Gesenius), 73. 
5 Vgl. Brunner, Dogmatik, 180. 
6 Vgl. Weiser, πιστευω (ThWNT), 186. 
7 Vgl. a.a.O., 183. 
8 Vgl. a.a.O., 184. 
9 Ebd. 
10 A.a.O., 185. 
11 Vgl. ebd. 



3. Was ist Glaube? – Wortstudie zu Gen 15,6 

11 von 53 

 

königlichen Befehls verwendet. Jedoch beinhaltet es nicht nur die Bestätigung - und 

damit das Verstehen - des Befehles, sondern auch die Verpflichtung, alles Nötige dazu 

beizutragen, um den Befehl auszuführen.12 So ist auch hier eine wechselseitige 

Beziehung gemeint, nicht nur ein rein kognitives Verstehen und Akzeptieren.  

Von diesem Standpunkt aus ist das Hifil, welches auch in Gen 15,6 verwendet wird, 

ganzheitlich zu verstehen. Es lässt sich mit „Zu etw Amen sagen mit allen 

Konsequenzen für Obj u Subj“13 umschreiben. Hier ist ein wechselseitiges Verhältnis 

gemeint. So ist dies folglich auch bei der Verwendung in der Gott-Mensch-Beziehung 

nicht als rein kognitives einseitiges Trauen zu verstehen. Dabei ist jedoch immer Gott 

der Urheber dieses „Glaubens“.  

„So bedeutet Glauben die Anerkennung der Forderung und den Gehorsam des 

Menschen; steht Gottes Verheißung im Mittelpunkt […], so drückt האמין die 

Anerkennung der Verheißung und der Macht Gottes, sie zu verwirklichen, und die 

darin enthaltene Ehrung Gottes als des mächtigen Herrn aus.“14 Im profanen Gebrauch 

fällt jedoch auf, dass האמין, vor allem in skeptischem und negativem Gebrauch 

auftritt.15 

Nur der Glaube an Gott kann ohne Skepsis gelebt werden. Dabei ist zu beachten, dass 

die Verneinung des Glaubens oft mit „Abfallen“ gleichgesetzt wird. Ein Umschreiben 

mit „Gott als Gott restlos ernstnehmen“16 stellt im Glaubensbegriff eine 

Ausschliesslichkeit der Beziehung zu Gott dar. Die Gottesbeziehung im Glauben 

schliesst den ganzen Menschen in seiner Gesamtheit, seinem Verhalten und seinem 

Innenleben ein. So verwundert es auch nicht, dass der Begriff nie für Götzen verwendet 

wird, denn eine vollständige Zuwendung zu Götzen ist im AT unvorstellbar.17 „Das 

eigentlich Wichtige ist nicht der Glaube selber, sondern das Objekt des Glaubens: der 

lebendige Gott.“18 Nur der Glaube an Gott ist ein wahrer, tragbarer Glaube, ein Glaube 

an Götzen ist schon von der hebräischen Begrifflichkeit nicht zu sehen. 

Glaube ist also „Gott in seinen Lebensäusserungen restlos ernst nehmen“19 und nicht 

einem Götzen nachzufolgen. 

 
12 Vgl. a.a.O., 186. 
13 Ebd. 
14 A.a.O., 187. 
15 Vgl. Jepsen, אָמַן (ThWAT), 323f. 
16 Weiser, πιστευω (ThWNT), 188. 
17 Vgl. ebd., 188. 
18 Schaeffer, Allein, 87. 
19 Weiser, Glauben im Alten Testament, 6. 



3. Was ist Glaube? – Wortstudie zu Gen 15,6 

12 von 53 

 

3.1.3 LXX 

In der LXX wird Gen 15,6 mit ἐπίστευσεν umschrieben. Dieser Begriff kommt in der 

LXX noch fünf weitere Male vor. Das Verb steht im Aorist, Aktiv, Indikativ, 3S. Der 

Gebrauch dieser Zeitform ist vor allem als Wiedergabe des hebräischen Perfekts zu 

deuten oder bei zeitlos gültigen Sinnsprüchen oder Sprichwörtern angebracht.20  

3.1.4 NT 

Die direkten Zitate von Gen 15,6 im NT (Röm 4,3; Gal 3,6; Jak 2,23) verwenden 

jeweils, wie die LXX, ἐπίστευσεν. Die Grundform πιστευω wird dabei mit „glauben“, 

„vertrauen“ übersetzt. Spezifisch auf die Abrahams–Verheissung wird der 

Glaubensbegriff dabei nicht als Tugend oder gar als Verdienst gewertet, wie man das 

bei Philo findet. Vielmehr ist es ein „Sich–Halten an die Zusagen“, welche Gott 

gemacht hat, ohne Leistung oder Verdienstmöglichkeit. Es ist also nicht das Verlassen 

auf das Sichtbare, sondern das Beharren auf dem Unsichtbaren (Hebr 11,1), es ist nicht 

das schon erreichte Ziel der Heilsvollendung, sondern immer ein Unterwegssein, ein 

beständiger Weg.21 Der Begriff wird dabei immer für das Verhältnis zu Gott 

verwendet.22  

Ein wichtiger Unterschied zwischen dem AT und dem NT lässt sich folgendermassen 

beschreiben: „Im AT glaubt der Fromme (in Treue und Gehorsam) an Gott aufgrund 

seiner Taten“23 im NT hingegen „soll gerade Gottes Tat ‚geglaubt‘ werden“24. Das NT 

setzt einen eschatologischen Schwerpunkt. Der Glaube ist der Akt, in dem sich der 

Mensch der eschatologischen Tat Christi stellt und eine radikale Hinwendung zu Gott 

vollzieht.25 

„Wartet der Fromme des AT auf Grund der erfahrenen Taten Gottes auf sein 
ferneres Tun, so wartet der Fromme des NT nur noch darauf, daß das Heil, 

welches Gott schon gewirkt hat, voll zur Erscheinung komme. Christus ist 
Gottes letzte Tat, die auch die Zukunft mit umfaßt.“26 

Somit unterscheidet sich der Glaube, welcher das NT verwendet, von dem, welcher im 

AT erwähnt wird in einigen Punkten. Diesem Unterschied soll nun systematisch 

 
20 Vgl. Siebenthal, Grammatik, 330. 
21 Vgl. Barth, πίστις (EWNT), 225f 
22 Vgl. Weiser, πιστευω (ThWNT), 211. 
23 A.a.O., 216. 
24 Ebd. 
25 Vgl. a.a.O., 217. 
26 A.a.O., 218. 



3. Was ist Glaube? – Systematische Definition 

13 von 53 

 

nachgegangen werden. 

3.2 Systematische Definition 

Es soll wiederum spezifisch auf Gen 15,6 eingegangen werden, wenn es um eine 

systematische Beurteilung des Glaubens–Begriffes geht. 

Im AT findet man den Glauben vor allem als Reaktion auf die Taten Gottes, diese treten 

durch die Geschichte hindurch deutlich hervor, indem sich z. B. das Volk Israel an die 

Rettung aus Ägypten erinnern soll oder erst aufgrund gemachter Zeichen glaubt (vgl. 

Ex 4,8).27 In Gen 15,6, bei Abraham, findet sich hingegen keine spezifische Tat Gottes, 

auf die sich Abrahams Glauben beziehen könnte. Somit ist der Glaube Abrahams hier 

wie im NT eschatologisch gegründet; also in der Tatsache, dass Gott handeln wird, 

weil seine Verheissungen wahr sind. Dies ist auch im NT ein massgebliches Kriterium, 

z. B. in Hebr 11,1, wo der Glaube als ‚Zuversicht und Nichtzweifeln am Unsichtbaren’ 

bezeichnet wird. Auch wir sehen die eschatologische Errettung durch Jesus jetzt noch 

nicht, genauso wie Abraham die Erfüllung der Verheissung noch nicht sah. Diese 

Parallele ist jedoch nicht zu überspannen, denn im Unterschied zum rein 

eschatologisch ausgerichteten Glauben Abrahams basiert der ntl. Glaube auf der 

Tatsache, dass Jesus auferstanden ist und er den Tod und den Teufel besiegt hat. Der 

ntl. Glaube geht also weiter als Gen 15,6, indem er sowohl zurückgreifend als auch 

vorgreifend auf das Tun und Handeln Gottes Bezug nimmt.  

„Aus alledem wird die Geschichtlichkeit des Glaubens in dem Sinne deutlich, 
als er dort erst vollkommener Glaube sein kann, wo die geschichtliche 

Selbstmitteilung Gottes wirklich und vollkommen geschehen ist. Der Glaube ist 
im Alten Testament auf dem Wege, völliger Glaube zu werden, aber dieses Ziel 
ist noch nicht erreicht, weil die vollkommene Selbstmitteilung Gottes erst im 

Christusereignis geschieht.“28 

Christus und sein Werk sind also der ausschlaggebende Punkt, der den Unterschied 

vom AT zum NT darstellt.  

3.3 Fazit 

Somit ist abschliessend festzustellen, dass der in Gen 15,6 verwendete Glaubensbegriff 

nicht einfach eine rein kognitive Anerkennung der Verheissung Gottes ist. Vielmehr 

stellt er eine ganzheitliche und beständige Zuwendung, ein Trauen auf Gott und ein 

 
27 Vgl. a.a.O., 216. 
28 Brunner, Dogmatik, 186. 



3. Was ist Glaube? – Fazit 

14 von 53 

 

Treu-Sein; ihm, sowie seinen Verheissungen gegenüber. Gott ist es, der die 

Verheissung eröffnet und somit den Glauben erst ermöglicht. Die Reaktion Abrahams 

auf diese Verheissung ist ein kognitives Anerkennen, aber auch ein Leben und ein Sich-

Fixieren auf diese Verheissung hin. Wenn also vom Glauben Abrahams gesprochen 

wird, dann ist immer sein ganzheitliches Agieren in der Verheissung Gottes zu sehen 

und nicht nur ein Akzeptieren derselben. Im Blick auf die ntl. Dimension des Glaubens, 

ist der Glaube Abrahams massgeblich als Vorbild zu sehen, denn Abraham glaubte 

Gott, bevor dieser irgendeine Tat vollbracht hatte. Abraham glaubte allein aufgrund 

Gottes Verheissung, nicht wie das Volk Israel, welches sich immer wieder an den Taten 

Gottes orientieren musste. Abrahams Glaube in Gen 15,6 lässt sich mit einem 

Fallschirmspringer vergleichen: Abraham springt aus dem Flugzeug, weil er weiss, 

dass der Fallschirm aufgehen wird, denn er vertraut dem Hersteller des Fallschirms so 

fest, dass er darauf sein ganzes Leben setzt. Er springt nicht, weil er dem Fallschirm 

als Objekt glaubt, sondern dem Hersteller dahinter. 

 



4. Narrative Analyse – Gliederung 

15 von 53 

 

4 Narrative Analyse 

Es gibt einige traditionelle Ergänzungen zur Abrahams-Geschichte in der Genesis. So 

fügen z. B. Josephus, Philo oder pseudepigraphische oder spätere jüdische Schriften – 

wie der Talmud – weitere Details zur Kindheit und dem Leben Abrahams hinzu. Dies 

macht auch der Koran.29 Wie bereits erwähnt, werden diese hier nicht berücksichtigt, 

da in dieser Arbeit nur das biblische Zeugnis von Abrahams Glauben und dessen 

Ausdruck in seinem Leben und Handeln beleuchtet werden soll. Dazu wird 

nachfolgend zuerst die Geschichte Abrahams anhand einer Gliederung nacherzählt. Es 

soll damit vor allem die Perspektive auf Abrahams Glauben hervorgehoben werden. 

Nach jedem Erzählabschnitt wird danach der Fokus auf eine bestimmte Rolle 

Abrahams gelegt: Wie hat sich sein Glaube darin konkret ausgedrückt und wo ist 

Abraham sogar gescheitert? Ist dabei auch eine Glaubensentwicklung feststellbar? 

Dies ist der Kernpunkt dieser Ausarbeitung. 

4.1 Gliederung 

Die Geschichte Abrahams wird in Genesis 11,27–25,11 erzählt. Dabei schildert 

Genesis 11,27–32 die Vorgeschichte und Genesis 25,7–11 den Epilog mit dem Tod 

Abrahams. Es gibt einige möglichen Gliederungsvorschläge, welche hier kurz 

dargestellt werden. Am Ende wird eine Gliederung für die Erzählstruktur erstellt. 

4.1.1 Riecker 

Riecker sieht in der Abrahams-Erzählung einen chiastischen Aufbau. Dabei beginnt er 

mit Gen 11,27 und endet mit Gen 25,11, welche jeweils als Überleitung zu anderen 

Erzählungen verstanden werden. Dies sind die sogenannten Toledot–Formeln.30 

Riecker setzt dabei die Frage, ob Abraham auch ohne Hagars Hilfe einen 

Nachkommen bekommen kann, ins Zentrum der Struktur.31 Er definiert deshalb die 

nachfolgenden neun Gliederungspunkte. 

  

 
29 Eine sehr gute und ausführliche Zusammenstellung der verschiedenen Abrahams-Quellen findet man 

unter anderem auf bibelwissenschaft.de. Vgl. Hieke, Abraham, www.bibelwissenschaft.de. 
ת 30 ד ֹ֣  Dies ist das Geschlecht…“ zieht sich durch die Genesis durch und bietet einen literarischen„ תּוֹל 

Rahmen um die einzelnen Erzählungen. 
31 Vgl. Riecker, Priestervolk, 66. 



4. Narrative Analyse – Gliederung 

16 von 53 

 

Ü 11,27–32 Überleitung 
A 12,1–9 Berufung und Gehorsam Abrahams 

B 12,10–20 Abraham und Sara in Ägypten 

C 13,1–14,24 Lot und Melchisedek 
D 15,1–18,15 Ismael und die Verheissung Isaaks 

C‘ 18,16–19,38 Lot und seine Nachkommen 
B‘ 20,1–21,34 Abraham und Sara bei Abimelech 

A‘ 22,1–19 Versuchung und Gehorsam Abrahams 

Ü‘ 22,20–25,11 Überleitung32 

Auffallend ist, dass Die Mitte sehr breit gesetzt wird (drei Kapitel) und die Berufung 

und die Versuchungs-Geschichte einander gegenübergestellt werden. Es ist im 

Rahmen A und A‘ jeweils ein Handeln auf Gottes Befehle hin ersichtlich, wohingegen 

Abraham in den Teilen B und B‘ aus sich heraus handelt. 

4.1.2 Dorsey 

Auch Dorsey sieht in der Abrahams-Geschichte eine symmetrische Struktur. Im 

Gegensatz zu Riecker unterscheidet er jedoch 13 Segmente und beschränkt sich auf 

Gen 12,1–21,7. Damit lässt Dorsey den Tod Abrahams aus und gliedert Gen 21,8–

25,11 in die Isaaks-Erzählung ein.33 

Der Fokus liegt hier klar auf dem Bund Gottes mit Abraham und der Verheissung eines 

Nachkommens. Dementsprechend sind die Segmente anhand der Verheissungen und 

Bundestaten eingeteilt. 

 

a 12,1–9 Verheissung des Nachkommen 
b 12,10–20 Abraham lügt wegen Sarai 

c 13,1–18 Lot zieht nach Sodom 
d 14,1–24 Abraham steht für Sodom und Lot ein 

e 15,1–21 Verheissung eines Sohnes 
f 16,1–16 Ismaels Geburt 

g 17,1–21 JHWHs Bund  

f‘ 17,22–27 Ismaels und Abrahams 
Beschneidung 

e‘ 18,1–15 Verheissung eines Sohnes 
d‘ 18,16–33 Abraham steht für Sodom und Lot ein 

c‘ 19,1–38 Lot flieht aus Sodom 

b‘ 20,1–18 Abraham lügt wegen Sarah 
a‘ 21,1–7 Erfüllung der Verheissung: Isaaks Geburt34 

 

Die Ausgliederung eines grossen Teils der Abraham–Geschichte lässt die spannende 

 
32 Gliederung leicht angepasst. Vgl. ebd. 
33 Vgl. Dorsey, Literary, 56f. 
34 Übersetzt und gekürzt nach. Vgl. a.a.O., 56. 



4. Narrative Analyse – Gliederung 

17 von 53 

 

Struktur von Dorsey gekünstelt wirken. Vor allem die Ausschliessung von Gen 22, bei 

der es hauptsächlich um den gelebten Glauben Abrahams geht, lässt die Struktur für 

diese Ausarbeitung zu unvollständig sein. Dorseys gesamter Ansatz ist jedoch sehr 

interessant, da er in der Versuchungsgeschichte (Gen 22) nicht nur auf Abraham 

fokussiert, sondern auch auf Isaak und so auch in der Isaaks-Erzählung eine 

Konzentration im Blick auf die Heilsverheissung (JHWH erwählt Rebekka für die 

Heilslinie) sieht.35 

4.1.3 Erich Sauer 

Eine sehr interessante, und nicht mit den anderen Ansätzen vergleichbare Gliederung, 

erstellt Erich Sauer. Er definiert fünf Stufen der Glaubensentwicklung Abrahams. 

Diese Stufen sind jeweils durch eine Gottes-Offenbarung gekennzeichnet. Sauer 

ordnet die Segmente dabei sehr grob ein.36  

1. 12–14 Berufung 
2. 15–16 Rechtfertigung 
3. 17–21 Heiligung 

4. 22 Bewährung 
5. 23–25 Vollendung37 

Der Ansatz Sauers berücksichtigt die Entwicklung des Glaubens, es ist jedoch durch 

die grobe Einteilung vieles nur vage eingebunden.  

4.1.4 Eine Synthese 

Für diese Arbeit haben alle Gliederungsvorschläge ihre Vor– und Nachteile. Dorsey 

berücksichtigt wichtige Kapitel nicht und Sauer teilt nur sehr grob und thematisch ein. 

Für diese Arbeit wird deshalb eine Synthese der verschiedenen Gliederungen erstellt.  

  

 
35 Vgl. a.a.O., 57. 
36 Vgl. Sauer, Morgenrot, 118. 
37 Vgl. a.a.O., 118f. 



4. Narrative Analyse – Vorgeschichte: Abraham in Haran (11,27–32) 

18 von 53 

 

Ü 11,27–32 Vorgeschichte: Abraham in Haran 
A 12,1–9 Berufung und Gehorsam Abrahams 

B 12,10–13,4 Abraham und Sara in Ägypten 

C 13,5–14,24 Lot und Melchisedek 
D 15,1–16,16 Verheissung und Ismael 

 E 17,1–27 JHWHs Bund und Bundeszeichen 
D‘ 18,1–15 Verheissung von Isaak 

C‘ 18,16–19,38 Lot und seine Nachkommen 

B‘ 20,1–21,34 Abraham und Sara bei Abimelech 
A‘ 22,1–19 Versuchung und Gehorsam Abrahams 

Ü‘ 22,20–25,11 Nachgeschichte: Abraham in Kanaan 

Dabei wird das Zentrum, wie bei Dorsey, auf den Bundesschluss gelegt, die Segmente 

D und D‘ ergänzen die beiden Verheissungen eines Nachkommens. Die restliche 

Einteilung entspricht weitgehend derjenigen Rieckers. Somit soll für die Arbeit an 

dieser Gliederung entlang gegangen werden. Aus Platzgründen werden für die 

Auswertung zum Teil mehrere Segmente zusammengelegt oder die Überschriften 

angepasst. 

  

4.2 Vorgeschichte: Abraham in Haran (11,27–32)  

4.2.1 Nacherzählung 

Abrahams38 vorbiblisches Leben liegt im Dunkeln, wenn man von seiner Zeit in Ur 

ausgeht. Er ist ein Sohn Terachs, über den die Linie weiter von Sem bis zu Noah reicht. 

Nach der Sintflut zerstreut Gott die Menschen in die ganze Welt (Gen 11,8) und es 

bilden sich Städte, wie z.B. Ur in Chaldäa. Ur ist ein Zentrum des Götzendienstes, aber 

auch eine Hochkultur.39 Vor allem der Mondgott wird dort verehrt,40 zu dessen 

Götzendienern auch Terach und Abraham gehören – wie dies aus Jos 24,2 ersichtlich 

ist. Abraham hat zwei Brüder, Haran und Nahor, wobei Haran bereits vor seinem Vater 

stirbt. Harans Sohn, Lot, wird deshalb unter die Obhut Abrahams gegeben. Abraham 

selbst heiratet Sarai, seine Halbschwester (Gen 20,12). Doch Sarai ist unfruchtbar, eine 

schwere Bürde zu dieser Zeit (1Sam 12ff). Wie aus dem Nichts zieht Terach mit seiner 

ganzen Familie aus, um nach Kanaan zu übersiedeln. Diese Reise wird jedoch nie 

abgeschlossen, sondern er lässt sich in Haran nieder, wo er mit 205 Jahren41 stirbt. Aus 

 
38 Nachfolgend wird immer Abraham verwendet. 
39 Vgl. Brinke, Abraham, 11. 
40 Vgl. Cole, Er aber glaubte, 10; Vgl. Rienecker, Ur (Lexikon zur Bibel), 1200f. 
41 Der samaritanische Pentateuch schreibt 145 Jahre, dies kann in dieser Arbeit aber nicht weiter 

diskutiert werden. Grundsätzlich ist anzumerken, dass Terach Abraham nicht unbedingt mit 70 Jahren 



4. Narrative Analyse – Berufung und Gehorsam Abrahams (12,1–9) 

19 von 53 

 

Apg 7,2 erfahren wir, dass Gott Abraham in Ur (Mesopotamien) begegnet ist. So ist 

der erste Ruf bereits vor Gen 12 an Abraham ergangen.42 Da Abrahams Vater noch 

lebt, ist er noch von ihm abhängig und muss mit ihm ziehen, auch wenn dieser Weg 

nie vollendet wird. Die kleine Auswanderungsgruppe bleibt deshalb bis zum Tod 

Terachs in Haran. Es braucht einen erneuten Ruf Gottes, um die Gruppe zum 

Weiterziehen zu bewegen. 

4.2.2 Abraham als Sohn 

Abraham war wohl ein Heide (Jos 24,2; ferner auch Gen 31,53), bevor ihm Gott 

begegnete. Gott musste sich ihm zuerst offenbaren, demnach entstand sein Glaube 

nicht aus sich selbst heraus, sondern durch die Offenbarung und das Wort Gottes (Röm 

10,17). Abraham zog nach dem ersten Ruf mit seinem Vater und seinem Neffen Lot 

aus Ur weg. Sie kamen jedoch nicht bis zum Ziel. Über die genaue Dauer und die 

Gründe des Aufenthaltes in Haran gibt es keine konkreten Angaben, es ist 

anzunehmen, dass Terach für eine Weiterreise zu alt war. Abraham zeigt sich in der 

Vorgeschichte als Sohn, welcher seinem Vater gehorcht und ihn wertschätzt. In dieser 

Sicht hat er Vater und Mutter geehrt (Ex 20,12). Sein Glaube ist aber noch nicht so 

stark,43 denn er verlässt weder Vaterhaus noch Verwandtschaft, wie dies in der 

Berufung in Gen 12,1f erwähnt wird. Er liebt Gott noch nicht mehr als seine Familie 

(Lk 14,26; 18,29f). Ist Abraham als Sohn sehr vorbildlich, so ist sein Glaube hier noch 

nicht stark genug, um sich Gott voll und ganz hinzugeben.  

4.3 Berufung und Gehorsam Abrahams (12,1–9) 

4.3.1 Nacherzählung 

Kurz nach dem Tod Terachs ruft Gott Abraham erneut. Es ist eine erneute Chance für 

Abraham. Er erhält den Befehl auszuziehen, alles zurückzulassen und in ein 

unbekanntes Land zu ziehen. Das Ziel liegt im Dunkeln,44 der Weg ist unsicher und 

 
bekommen haben muss, jedoch bleibt, falls Terach Abraham mit 130 Jahren erhalten hat, die Frage 

bestehen, warum dann Abraham erstaunt ist, wenn Gott ihm mit 100 Jahren einen Sohn verheisst. Ein 

Auszug Abrahams vor dem Tod Terachs wird durch Apg 7,2f ebenfalls ausgeschlossen. Vgl. Zimmerli, 

Abraham, 17; Vgl. Waltke, Genesis, 201. 
42 Gen 12,1f spielt in Haran, deshalb muss es zwei Rufe gegeben haben. Vgl. Brinke, Abraham, 11. 
43 Vgl. Waltke, Genesis, 201. 
44 Der Leser hat hier einen Wissensvorsprung aus Gen 11,31, in Hebr 11,8 wird das Unwissen Abrahams 

bestätigt.  



4. Narrative Analyse – Berufung und Gehorsam Abrahams (12,1–9) 

20 von 53 

 

ungewiss (Hebr 11,8). Abrahm, 75-jährig und unterdessen mit grossem Besitz, vielen 

Knechten und einem angenehmen Leben in Haran45 – doch immer noch kinderlos – 

wird noch einmal herausgefordert. Die Betonung des Segens, der stark mit der 

Nachkommenschaft verzahnt ist, wirkt in diese Ungewissheit hinein. Abraham, der 

Kinderlose, soll zum Segen werden, obwohl ihm der Segen (Kinder und Wohlstand) 

bis anhin vergönnt war.46 Der nun bereits 75–Jährige muss nochmals einen Sprung ins 

Ungewisse wagen, denn schon lange ist er aus dem abenteuerlustigen Alter heraus.47 

Doch Abraham zieht ohne Widerspruch aus. Und mit ihm sein Neffe Lot und sein 

ganzer Besitz, wie dies auch sein Vater Terach in Ur gemacht hat.48 Die Reise führt ihn 

in das fremde und von fremden Völkern bewohnte Kanaan, dann weiter nach Sichem. 

Es ist kein freies Land. Wie soll Abrahams Familie ein Land erhalten, wenn es doch 

bereits jemand anderem gehört und auch kein Nachkomme in Sicht ist?49 Da erscheint 

Gott Abraham zum dritten Mal und verheisst ihm genau dieses Land. Wieder wird 

Abraham aufs Äusserste herausgefordert. Die göttliche Verheissung erscheint 

utopisch. Doch Abraham gibt nicht auf, vielmehr baut er seinen ersten Altar als 

Zeugnis und Anbetungsstelle. Kurz darauf soll ein zweiter folgen, wenn er seine Zelte 

auf dem Gebirge bei Bethel aufschlägt. Der Altar und das Zelt stehen dabei als 

Kennzeichen für Abraham, sie zeigen die Beziehung zur Welt als Pilger (Das Zelt ist 

nur temporäre Behausung) und die zu Gott als dem Angebeteten (der Altar dient als 

Anbetungsstätte) auf.50 Abraham hat keine feste Wohnung (Hebr 11,13). Seine einzige 

wahre Heimat ist im Himmel (Phil 3,20; Hebr 11,10), worauf der Bau der Altäre 

hindeutet. So sind auch die Altäre, welche Abraham baut, Zeugen für seinen JHWH-

Glauben. Möglicherweise durch die Hungersnot in V10 ausgelöst, zieht Abraham 

weiter ins Südland. 

4.3.2 Abraham als Draufgänger 

Die Reise Abrahams von Haran nach Kanaan im hohen Alter von 75 Jahren erscheint 

draufgängerisch, ging es Abraham mit seiner Familie doch sehr gut. Doch Abraham 

nimmt den erneuten Ruf Gottes dieses Mal ernst, auch wenn er diesen noch immer 

 
45 Vgl. Brinke, Abraham, 11. 
46 Vgl. Zimmerli, Abraham, 20. 
47 Vgl. Brinke, Abraham, 11. 
48 Zwischen Gen 11,31 und Gen 12,5 gibt es eine Parallele, der Text stimmt bis auf Namen und Orte 

fast wörtlich überein. 
49 Millard, Die Väter Israels, 7. 
50 Vgl. Brinke, Abraham, 26. 



4. Narrative Analyse – Abraham und Sara in Ägypten (12,10–13,4) 

21 von 53 

 

nicht vollständig befolgt, denn er nimmt Lot, seinen Verwandten, mit. Gott hat jedoch 

deutlich ein Verlassen seiner Verwandtschaft gefordert.51 Abraham vertraut auf die 

Verheissung52 Gottes. Es ist im Hinblick auf die Treue und das Vertrauen auf Gottes 

Verheissung eben kein draufgängerisches Unterfangen, in welches sich Abraham hier 

stürzt. Vielmehr ist es der Ruf Gottes, der Abraham zum Auszug führt. Dieses 

Vertrauen zeigt sich auch beim Bau der Altäre, welche den Kanaanitern zum Zeugnis 

dienten,53 sowie in Abrahams nomadischer Lebensweise. Er ist sich bewusst, dass er 

ein Fremdling ist, nicht nur in diesem Land, sondern in der Welt, so wie dies Hebr 

11,13 bestätigt. Wir sehen hier einen gehorsamen Glauben, welcher aber immer noch 

nicht ganz und vollständig ist, denn sonst wäre Lot nicht mitgekommen. Dieser noch 

nicht vollkommene Glauben wird sich im nächsten Abschnitt erneut zeigen. 

4.4 Abraham und Sara in Ägypten (12,10–13,4) 

4.4.1 Nacherzählung 

Abraham zieht weiter südwärts, da bricht eine grosse Hungersnot im Land aus. 

Deshalb beschliesst Abraham, nach Ägypten zu ziehen, hinaus also aus dem Land, 

welches Gott ihm verheissen hat. Abraham handelt ohne expliziten Befehl Gottes.54 

Abraham war als Fremdling in Kanaan, dort konnte er also keine Hilfe erwarten. 

Ägypten war dafür, dank des Nils, viel weniger anfällig für Hungersnöte und wurde 

deshalb von Vielen gerne als Zuflucht aufgesucht.55 So zieht Abraham mit seinem 

gesamten Besitz nach Ägypten hinab,56 doch kurz vor dem Ziel fürchtet sich Abraham. 

In Panik um seine ältere, jedoch schöne Frau57, trifft er eine Abmachung mit ihr:58 Sie 

soll sich als seine Schwester ausgeben, da er sich um sein Leben fürchtet. Sobald die 

Ägypter ihre Schönheit sehen, würden diese ihn umbringen, um Sarai zu erhalten. 

 
51 Das Zurücklassen von Allem ist essenziell für die Erfüllung der Verheissung. Vgl. Waltke, Genesis, 

209. 
52 Diese Verheissung ist zentral für die ganze Bibel und den christlichen Glauben. Vgl. a.a.O., 208f. 
53 Der Altar ist ein sichtbares Zeugnis der Anbetung JHWHs. Vgl. Brinke, Abraham, 28. 
54 Vgl. a.a.O., 29. 
55 Vgl. Zimmerli, Abraham, 26. 
56 Waltke bemerkt, dass die geografischen Angaben die Aussage verstärkt, Abraham geht hinab nach 

Ägypten und hinauf aus Ägypten. Vgl. Waltke, Genesis, 212. 
57 Sarai muss min. 65 Jahre alt gewesen sein, da Abraham mit 75 aus Haran zog und Sarai 10 Jahre 

jünger ist (Gen 17,17). 
58 Abraham befiehlt nicht, sondern er bittet darum. Vgl. a.a.O., 213. 

Abraham wird so zum Verführer Sarais, im Gegensatz zur Eva welche Adam verführte. Vgl. Hellbardt, 

Abrahams Lüge, 15. 



4. Narrative Analyse – Abraham und Sara in Ägypten (12,10–13,4) 

22 von 53 

 

Abraham handelt nicht nur in seinem Sinn, sondern auch um seiner Frau willen. Was 

würde Sarai ohne Abraham machen?  

In Ägypten angekommen, bestätigen sich die Befürchtungen Abrahams. Seine Frau 

wird von allen Seiten begehrt und vom Pharao persönlich in sein Haus gerufen. Zwar 

kriegt Abraham deshalb viele Geschenke und Reichtum, aber was soll er damit, was 

nützt der Reichtum, wenn gerade die Frau der Verheissung verloren geht?59 

Da greift Gott in die ausweglose Situation ein, er schlägt den Pharao und sein Haus 

mit einer grossen Plage, sodass dieser keine Gefahr mehr für Sarai darstellt.60 Voller 

Entsetzen ruft der Pharao Abraham zu sich und stellt ihn zur Rede. Der Gotteszeuge 

Abraham hat durch seine Lüge den Tod ins Land gebracht, statt ein Segen zu sein (Gen 

12,1f), fällt er in Verruf.61 Ohne Entschuldigung oder Möglichkeit zur Rechtfertigung 

wird Abraham mit seinem Besitz aus dem Land verbannt. Nichts soll zurückbleiben, 

so kommt Abraham als noch reicherer (Gen 12,16), aber auch gedemütigter Mann 

zurück.62 Er kann froh sein, nach dieser Lüge noch zu leben.63 Aus Ägypten bringt er 

neue Versuchungen mit: Hagar seine künftige Nebenfrau, stammt aus Ägypten (Gen 

16,1). So zieht er nun hinauf statt hinunter, an den Ort bei Bethel, wo er bereits einen 

Altar erbaut hat und ruft den Namen des Herrn erneut an. Gott bleibt Abraham 

gegenüber treu und so kann auch Abraham sich wieder zu Gott wenden.64 

4.4.2 Abraham als Ehemann  

Abrahams Versagen im Glauben bringt seine Frau in ernsthafte Gefahr.65 Abraham 

wird dadurch auch zum Versager in seiner Ehe.66 Nur durch das gnädige Eingreifen 

Gottes konnte die Gefahr abgewandt werden.67 Fast hätte Abrahams Unglaube ihm die 

Verheissung gekostet. Trotzdem ist sein Verhalten menschlich nachvollziehbar und 

sein Gang nach Ägypten ist im Anbetracht der grossen Herde und des Besitzes 

verständlich. Doch scheint gerade hier der noch nicht so feste Glaube Abrahams durch 

 
59 Vgl. Zimmerli, Abraham, 27. 
60 Vgl. Waltke, Genesis, 212. 
61 Vgl. Cole, Er aber glaubte, 19. 
62 „Der Zorn und die Verbitterung des Pharaos wird von Gott benutzt, um Abram wieder in das Land 

der Verheissung zu bringen“. Hellbardt, Abrahams Lüge, 23. 
63 Vgl. Cole, Er aber glaubte, 19. 
64 Vgl. Schacke, Abraham, 47. 
65 Der Pharao gliedert Sarai in seinen Harem ein, damit ist die Verheissung verloren. Vgl. Hellbardt, 

Abrahams Lüge, 17. 
66 Vgl. a.a.O., 14. 
67 Vgl. a.a.O., 23. 



4. Narrative Analyse – Lot und Melchisedek (13,5–14,24) 

23 von 53 

 

(Ps 118, 8f). Wenn es um sein eigenes, sowie das Leben seiner Frau geht, vertraut er 

nicht auf Gott, sondern versucht es mit eigenem Bemühen.68 So ist auch der Glaube 

Abrahams in dieser Situation anhand von Jes 30,1f zu bewerten: Abraham hat ohne 

Gott Pläne gefasst und ist hinab nach Ägypten gezogen. Er dient hier als warnendes 

Vorbild. Leider wird Abrahams Eheleben noch durch weitere Aktionen in Bedrängnis 

gebracht. Zum Beispiel dadurch, dass er Hagar als Frau nimmt, oder sich in den 

Konflikten zwischen Hagar und Sarah (Gen 16,2ff) aus der Verantwortung zieht. 

Später wird er dann nochmals mit dem genau gleichen Vorgehen versagen, wenn er 

vor Abimelech seine Frau erneut als Schwester ausgibt (Gen 20,1ff). Es ist zu sehen, 

dass Abrahams Glaube vor allem in seiner Ehe am Schwächsten erscheint. Doch in all 

dem zeigt Abraham seine Liebe zu seiner Frau, indem er nach ihrem Tod um sie trauert 

und im Glauben ein Grab im verheissenen Land sucht (Gen 23,1ff). Abrahams Glaube 

bewahrt ihn nicht vor Eheproblemen, sein Unglaube aber führt ihn in gefährliche 

Situationen, welche auch seine Frau und seine ganze Familie, ja sogar seine 

Nachkommen, gefährden. 

4.5  Lot und Melchisedek (13,5–14,24) 

4.5.1 Nacherzählung 

Zurück in Kanaan lässt Abraham sich mit Lot und seinen Herden in der Umgebung 

von Bethel nieder. In der Zwischenzeit sind beide Herden enorm angewachsen und für 

die Halbnomaden wird der Weideplatz langsam knapp, denn es sind auch die 

Kanaaniter und Perisiter im Land, welche den wertvollen Weideplatz benötigen.69 

Streitereien zwischen den Hirten stehen an der Tagesordnung. Der Segen wird nun 

plötzlich zum Anstifter des Unfriedens.70 Abraham will diesen Konflikt beiseitelegen 

und überlässt Lot die Wahl darüber, in welchen Teil des Landes er ziehen will. 

Abraham nimmt dabei eine demütige Haltung ein (1Thess 5,15; Röm 12,18), denn als 

Familien-Ältester hätte er das Recht, als Erstes zu wählen.71 Lot sieht sich das Land 

an und entscheidet sich für die grüne und fruchtbare Jordan-Gegend.72 Abraham willigt 

 
68 Vgl. Brinke, Abraham, 28. 
69 Vgl. Zimmerli, Abraham, 30. 
70 Vgl. a.a.O., 31. 
71 Vgl. ebd. 
72 Lot sieht was vor Augen ist (1.Sam 16,7).  



4. Narrative Analyse – Lot und Melchisedek (13,5–14,24) 

24 von 53 

 

ein und zieht nach Kanaan, wohingegen Lot ins böse und sündhafte Sodom zieht.73 

Der Schein trügt: Abraham hat nicht den Kürzeren gezogen, sondern Gott erscheint 

erneut und verheisst Abraham das ganze Land inklusive des Teils, welchen Lot 

gewählt hat. Abraham soll das ganze Land durchziehen74 und es so in Besitz nehmen.75 

Deshalb zieht Abraham weiter nach Hebron und baut erneut einen Altar76 als Zeugnis.  

Die friedlichen Tage sind für Lot schnell vorbei, ein Krieg zieht ins Land, nachdem 

Sodom und seine verbündeten Städte von ihren Pflichten77 abgefallen sind. Sodom 

wird besiegt und seine Einwohner inkl. Lot verschleppt.78 Durch einen Entflohenen, 

erfährt der verschont gebliebene Abraham von den Vorkommnissen. Ohne zu zögern, 

rüstet er seine Knechte aus.79 Mit drei Verbündeten und 318 Knechten zieht er los, um 

die Verschleppten zu befreien. Durch eine ausgeklügelte Strategie, in der er seine 

Truppen teilt und bei Nacht angreift80, besiegt Abraham die Feinde und befreit Lot und 

alle Geiseln und Beute.81 Nach diesem Sieg82 zieht ihm der König von Sodom im 

Königstal83 entgegen. Ihm kommt Melchisedek, ein Priesterkönig, zuvor; er bringt 

Brot und Wein und segnet Abraham.84 Melchisedek bringt dabei das erste Lob für Gott 

dar.85 Daraufhin gibt Abraham Melchisedek den zehnten Teil von Allem, was er 

besitzt. Nun kommt auch der König von Sodom zu Wort und bietet Abraham die 

Kriegsbeute an.86 Abraham lehnt die Beute ab87 und antwortet mit der gleichen 

 
73 Die anscheinend gute Wahl Lots wird umgehend mit der Erwähnung vom bösen Sodom revidiert. 

Vgl. ebd. 
74 Das Durchziehen ist ein Zeichen dafür, etwas juristisch in Anspruch zu nehmen. Vgl. Waltke, Genesis, 

222f. 
75 Vgl. Zimmerli, Abraham, 31. 
76 Der Altar ist ein Schlüsselelement in Abrahams Glauben, in Ägypten gab es keinen Altar, nun zurück 

in Kanaan baut er diesen wieder. Vgl. Waltke, Genesis, 219. 
77 Wahrscheinlich Tributpflicht. Vgl. a.a.O., 229. 
78 Lot scheint sich vom Kampf ferngehalten zu haben. Vgl. Cole, Er aber glaubte, 25.  
79 Es fällt auf, wie schnell Abraham seine Knechte ausrüsten kann, Abraham scheint immer bereit zu 

sein. Vgl. Brinke, Abraham, 49. 
80 Ähnlich auch Gideon in Ri 7,16. 
81 Vgl. ebd. 
82 Der Feldzug kann auch mehrere Wochen gedauert haben, so würde dies auch das Entgegenziehen des 

Königs von Sodom erklären, welcher in der Erzählung kurz vorher noch geflohen ist. Vgl. Waltke, 

Genesis, 227f. 
83 Das Königstal muss sich in der Nähe von Jerusalem befunden haben. Vgl. Zimmerli, Abraham, 41.  
84 In dieser Arbeit kann nicht weiter auf Melchisedek als Typus für Christus eingegangen werden. 
85 Davor wurde der Name des Herrn angerufen, aber nicht gelobt. Vgl. a.a.O., 47. 
86 Der König von Sodom befiehlt und bittet nicht darum, die Beute zu nehmen. תֶּן־ (gib) und  ח־  קַַֽ

(behalte) stehen im Imperativ. Vgl. Waltke, Genesis, 235. 
87 Das Angebot des Königs von Sodom ist als Versuchung zu deuten . Wird Abraham auf Gott vertrauen 

oder auf Menschen? Der eigentliche Kampf ist nicht gegen die Feinde, sondern gegen die Versuchung. 

Vgl. Cole, Er aber glaubte, 27f. 



4. Narrative Analyse – Lot und Melchisedek (13,5–14,24) 

25 von 53 

 

Gottesbezeichnung, welche auch Melchisedek verwendet hat.88 Abraham setzt seinen 

Reichtum und Segen nicht auf Menschenhand, sondern auf Gottes Verheissung. Er 

erwirkt aber die Entlohnung für seine Verbündeten, welche nicht unter der Verheissung 

stehen. Er trennt sich so von den anderen Bewohnern des Landes ab, was auch durch 

das Bezeichnen Abrahams als „der Hebräer“ (Gen 14,13) vorausgedeutet wird.89 

4.5.2 Abraham als Krieger 

Abraham, der bis dahin als friedlicher Nomade auftretende Gottesmann, erscheint 

plötzlich in einer ganz anderen Funktion. Wo er kurz zuvor noch, um den Frieden mit 

Lot zu wahren, auf sein Recht verzichtete (Röm 12,18), geht er nun, da es um das 

Leben Lots geht, zum bewaffneten und entschlossenen Kampf über. Abraham zeigt 

hier wahre Bruderliebe, obwohl er allen Grund hätte, Lot zu verwerfen. „Er hat 

gewählt, nun soll er die Konsequenzen tragen“ finden wir bei Abraham nicht. Er zögert 

keinen Augenblick.90 Jedenfalls hat sich die Trennung von Lot schlussendlich als 

Segen erwiesen, da Abraham nun auch seine Verwandtschaft verlassen hat. Abraham 

zieht in den Kampf - nicht um das Land, welches Gott ihm versprochen hat, 

einzunehmen, sondern um seinen „Bruder“ Lot zu befreien.91 Abraham ist kein 

Gotteskrieger, welcher die Verheissungen Gottes mit Waffengewalt an sich reissen 

müsste (Sach 4,6), doch er ist bereit, im Glauben zu handeln, wenn es notwendig ist.  

Er besiegt die Feinde, welche kurz davor waren, ein Grossreich in seinem verheissenen 

Land zu errichten.92 Abraham hat durch sein rasches Eingreifen nicht nur Lot befreit, 

sondern auch alle anderen Gefangenen. Aber der eigentliche Kampf beginnt erst jetzt : 

Es ist der Kampf gegen die Versuchung.93 Gerade da spielt auch die Begegnung mit 

Melchisedek eine wichtige Rolle, die ein gnädiges Eingreifen Gottes darstellt. Denn 

Abraham benötigt die Stärkung und den Segen Gottes.  Es ist Gottes gnädiges 

Eingreifen, wenn zwischen Abraham und dem König von Sodom plötzlich ein bis 

anhin unbekannter Priesterkönig auftaucht. Der siegreiche Abraham zahlt 

Melchisedek den Zehnten und bestätigt so dessen Priestertum (Hebr 7,1ff). Nach dem 

 
88 So wird Abraham der erste, der das Wort Gottes als Waffe verwendet, um Versuchung abzuwehren. 

Vgl. a.a.O., 30. 
89 Brinke, Abraham, 47f. 
90 Vgl. Waltke, Genesis, 236. 
91 Vgl. ebd. 
92 Schacke hebt hervor, dass die Könige bald das ganze Land in Anspruch genommen hätten und so 

Kanaan zu einem Grossreich geworden wäre, was die spätere Landnahme massiv erschwert hätte. Vgl. 

Schacke, Abraham, 53. 
93 Vgl. Cole, Er aber glaubte, 27f.  



4. Narrative Analyse – Verheissungen und Bund (15,1–18,15) 

26 von 53 

 

Segen tritt aber auch sogleich die Versuchung heran.94 Der König von Sodom bietet 

ihm alle Beute als Geschenk, ja befiehlt sie ihm sogar an, doch Abraham lehnt ab. Er 

kämpft mit göttlichen Waffen, indem er aus Melchisedeks Segen zitiert.95 Wie Jesus 

kämpft er mit Gottes Wort gegen die Versuchung, im Glauben darauf, dass allein Gott 

es ist, der die Verheissung erfüllen kann. Abraham setzt hier nicht auf menschliche 

Kraft (Sach 4,6; Hebr 11,34), sondern ausschliesslich auf Gottes Verheissung. Er zeigt 

dabei wahren Glauben. Keine Versuchung ist zu gross, als dass sie nicht überwunden 

werden könnte (1Kor 10,13). Abraham bleibt dabei auch gegenüber seinen 

Mitmenschen absolut korrekt, indem er ihnen den gerechten Lohn nicht verwehrt (Lk 

10,7), sein Herz ist nicht auf Reichtum gerichtet, sondern auf Gerechtigkeit und so 

vergönnt er seinem Nächsten nichts.96 Abraham zeigt sich als Krieger in einem tiefen 

und beständigen Glauben zu Gott. 

4.6 Verheissungen und Bund (15,1–18,15) 

Nachfolgend werden drei Segmente in der Gliederung zusammen behandelt. Da es 

sich um einen sehr langen Abschnitt handelt, wird der Fokus bewusst auf die 

Verheissung, den Bund, und auf Abrahams Reaktion darauf gelegt. 

4.6.1 Nacherzählung 

Abraham kehrt von seinem siegreichen Feldzug zurück. Zwar hat er auf seine Beute 

verzichtet und den Zehnten an Melchisedek abgegeben, doch besitzt er dafür nun den 

Segen Gottes. Da erscheint ihm Gott erneut und spricht ihn mit prophetischen Worten 

an.97 Gott verspricht Abraham, dass er selbst sein Schutz und Lohn ist.98 Doch 

Abraham befürchtet, dass aller Segen nichts nützt,99 solange er keinen Nachkommen 

hat.100 Da verspricht Gott erneut einen leiblichen Nachkommen und führt Abraham 

 
94 Wie dies auch bei Jesus nach der Taufe geschah. Wahrer Glaube bewährt sich in der Versuchung (Lk 

4,1ff). 
95 Vgl. a.a.O., 30. 
96 Es ist bemerkenswert, dass Abraham seine Glaubensüberzeugung und seinen Verzicht so nicht auf 

seine Verbündeten anwendete. Die Verheissung galt nur Abraham, darum hat sich auch nur Abraham 

darauf gestützt. Seinen Verbündeten war kein Segen verheissen, so waren sie auf den ihnen zustehenden 

Lohn angewiesen. 
97 Die benutzte Anrede wird immer für die Anrede von Propheten verwendet, Abraham wird von Gott 

selbst als Prophet bezeichnet (Gen 20,7). Vgl. Waltke, Genesis, 240. 
98 Es ist eine doppelte Belohnung, die Glaubenden erhalten ihren Lohn von Gott (Mt  5,12; Lk 6,33; 

Hebr 10,35). Vgl. Brinke, Abraham, 58. 
99 Ohne Nachkommen macht aller Reichtum keinen Sinn, aus dieser Sicht war Abraham ärmer als seine 

Knechte. Vgl. a.a.O., 61. 
100 Abraham will nicht Reichtum, sondern einen Erben und damit die Erfüllung der Verheissung. Vgl. 



4. Narrative Analyse – Verheissungen und Bund (15,1–18,15) 

27 von 53 

 

hinaus, um die Sterne zu zählen: so zahlreich sollten seine Nachkommen sein. 

Abraham glaubt der Verheissung Gottes und Gott sieht diesen Glauben als recht an.101 

Abraham spricht aus seinem Glauben heraus zu Gott und fragt ihn, woran er dies 

erkennen kann, daraufhin fordert Gott Abraham auf, den damaligen Sitten 

entsprechend ein Bundesritual vorzubereiten, indem er mehre Tiere zerteilt.102 

Abraham bereitet alles vor, doch Raubvögel103 wollen sich über die Tiere hermachen. 

Abraham kämpft dagegen, bis die Sonne langsam untergeht. Schlussendlich wird 

Abraham von einem tiefen Schlaf überfallen,104 begleitet von Schrecken und 

Finsternis. Aus diesem Schrecken spricht Gott erneut zu Abraham und offenbart ihm 

die Leiden seiner Nachkommen aber auch deren Befreiung, sowie ein langes und 

erfülltes Leben für Abraham selbst. Gott schliesst einen einseitigen Bund, indem er 

durch die zerteilten Tiere hindurchfährt.105 Abraham geht mit einer reichhaltigen und 

konkreten Verheissung aus dieser Begebenheit. Doch die Zeit zieht weiter ins Land 

und es ist immer noch kein Nachkomme in Sicht. Sarai verliert die Geduld und schlägt 

Abraham vor, ihre Magd Hagar als Frau zu nehmen, sodass diese für sie ein Kind 

gebären soll.106 Abraham gehorcht107 seiner Frau. Hagar wird schwanger, doch damit 

kommt auch Streit und Eifersucht ins Lager. Sarai wendet sich an Abraham, um die 

Konflikte zu klären, doch dieser schiebt seine Verantwortung ab.108 Die Situation 

eskaliert und Hagar flieht in die Wüste, wo Gott sie sieht und mit einer Verheissung 

zurückschickt.109 So wird Ismael110 im 86. Lebensjahr Abrahams geboren. Doch dieser 

Sohn ist nicht der verheissene Nachkomme. 13 Jahre später erscheint Gott Abraham 

erneut und fordert ihn auf, vor Gott zu wandeln. Dabei verheisst er Abraham erneut 

einen Bund. Abrahams und Sarais Namen werden geändert.111 Die Verheissung wird 

 
a.a.O., 60. 
101 Auf die theologische Aussage soll später noch genauer eingegangen werden. 
102 Der Bundesabschluss durch das Durchgehen zwischen zerteilten Tieren findet sich in anderen Texten 

zu dieser Zeit. Vgl. Waltke, Genesis, 245. 
103 Abraham verteidigt die Verheissung hier physikalisch; hätten die Vögel die Tiere weggetragen, so 

wäre auch der Bund nicht abschliessbar gewesen. Vgl. a.a.O., 243. 
104 Der tiefe Schlaf erinnert an Adams Schlaf, als Gott Eva erschuf. Vgl. Zimmerli, Abraham, 54. 
105 Der Bundespartner, welcher durch die zerteilten Tiere ging, bestätigte damit, dass es ihm bei einem 

Bruch des Bundes genauso ergehen soll wie den zerteilten Tieren. Vgl. Waltke, Genesis, 245. 
106 Nach damaligem Recht war dies durchaus legitim. Vgl. Zimmerli, Abraham, 61. 
107 Wiederum erinnert das Gehorchen Abrahams an Adam in Gen 3,17. Vgl. Waltke, Genesis, 252. 
108 Abraham, wie damals Adam, schiebt die Verantwortung zurück. Vgl. a.a.O., 225f. 
109 Die Geschichte von Hagar und Ismael ist nicht Teil dieser Arbeit. 
110 Nicht die Geburt Ismaels ist falsch, sondern die ungeduldige Aktion, welche zur Geburt führte. Cole 

führt dies seelsorgerisch aus, indem er hervorhebt, dass die Geburt von Leben nie von Gott ungewollt 

ist, selbst wenn die Umstände dazu falsch sind. Vgl. Cole, Er aber glaubte, 53. 
111 Abram = hoher Vater, Abraham = Vater der Menge, Sarai = die Edle, Sara = die Fürstin. Vgl. Brinke, 



4. Narrative Analyse – Verheissungen und Bund (15,1–18,15) 

28 von 53 

 

sogar noch erweitert: es sollen auch Könige aus Abrahams Nachkommen entstehen 

und der Bund soll ewig sein und für alle Nachkommen gelten.112 Gott befiehlt die 

Beschneidung als Bundeszeichen. Ohne sie soll der Anteil am Bund nicht möglich 

sein. Gott macht ausserdem klar, dass Sara den wahren Nachkommen gebären wird, 

dem begegnet Abraham mit Lachen.113 Auf Abrahams Bitten hin segnet Gott auch 

Ismael und verheisst ihm eine grosse Nachkommenschaft. Abraham beschneidet sich 

und seine Knechte umgehend. 

Noch im selben Jahr erscheinen drei mysteriöse Gäste, als Abraham gerade 

Mittagsruhe hält. Diese erweisen sich im Verlauf der Erzählung als Engel (Hebr 13,2), 

ja sogar als Gott selbst. Sofort springt Abraham auf, nimmt die Gäste in Empfang und 

bittet sie, einen Bissen Brot114 zu sich zu nehmen und sich auszuruhen. Abraham lässt 

umgehend ein Kalb schlachten und beauftragt Sara, Brot zu backen. Erst als alles 

bereitet ist, bleibt er bei seinen Gästen stehen. Da fragt Gott nach seiner Frau. Endlich 

wird die Verheissung auch zeitlich konkretisiert: Sara wird in einem Jahr einen Sohn 

erhalten. Sara kann darüber nur noch lachen, denn sie ist menschlich gesehen zu alt.115 

Gott spricht deshalb in ihren Unglauben hinein und bestätigt seine Aussage erneut.116  

4.6.2 Abraham als Wartender 

Abraham muss in seinem Leben in grossem Masse warten, hoffen und ausharren. Denn 

zwischen dem Ruf aus Haran bis zur Geburt Ismaels vergingen 10 Jahre und dann bis 

zu Isaaks Geburt nochmals 14 Jahre. Wann die Berufung in Ur erfolgte, lässt sich nicht 

genau sagen, jedoch ist von Ur bis Haran nochmals eine sehr lange Zeit zu rechnen. 

Gott begegnet Abraham zwar sehr direkt, jedoch liegen zwischen den einzelnen 

Verheissungen und Begegnungen lange Zeiträume, in denen es anscheinend keine 

Offenbarung gab. Gerade in diesen Warteperioden zeigen sich die wahre Treue und der 

 
Abraham, 75. 

Die Namensänderung ist nicht nur oberflächlich, sondern bedeutet ‚etwas Neues zu sein’, eine 

Neuschöpfung der Person so zu sagen. Vgl. Zimmerli, Abraham, 70. 
112 Gott ruft Abraham in eine aktive Partnerschaft. Vgl. Waltke, Genesis, 263. 
113 Vischer deutet das Lachen nicht als Unglauben, sondern als natürliche Reaktion dem ich mich hier 

anschliesse. „Abraham lacht nicht aus Unglauben. Wohl aber ist die Botschaft […] so gewaltig paradox, 

so froh und doch so unmöglich, dass er nicht anders kann“. Vischer, Christuszeugnis, 169.  
114 Der Bissen Brot wird zum ausgiebigen Festmahle, nur schon das Mehl welches verbacken wurde 

betrug etwa 12l. Vgl. Zimmerli, Abraham, 77. 
115 Es ist schwierig, das Lachen von Abraham mit dem von Sara zu vergleichen. Man kann  es als 

Unglaube oder als natürliche menschliche Reaktion deuten, das Lachen Saras ist aber – im Blick darauf, 

dass Abraham den Bund auch durch Zeichen abgeschlossen hat und somit auch seine Frau die 

Verheissung kennen musste – sicherlich als schwerwiegender zu sehen. 
116 Bis anhin sprach Gott nur zu Abraham, nun wendet er sich direkt an Sara.  



4. Narrative Analyse – Abrahams Fürbitten (18,16–20,18) 

29 von 53 

 

beständige Glaube Abrahams. Er weiss nicht genau, wie Gott seine Verheissungen 

erfüllen wird, so zieht er auch alle möglichen menschlichen Wege in Betracht.117 Wenn 

er zuerst Elieser als seinen Erben anschaut und später dann durch Hagar einen Sohn 

erhält, ist dies nicht einfach als Unglaube zu sehen, sondern eher als Ungeduld.118 

Abraham hat alles Menschenmögliche versucht, um die Verheissung wahr werden zu 

lassen, doch am Ende steht Gott, der ihm zeigt, dass nur er es ist, der die Verheissung 

erfüllen kann. Es ist nicht Abrahams Werk, das ihm als Gerechtigkeit angerechnet 

wird, sondern sein Glaube (Röm 4,9.16; Gal 3,6). Dieser Glaube aber ist nicht einfach 

nur das Vertrauen auf die verheissenen Nachkommen, sondern auf den einen 

Nachkommen,119 der bereits in Gen 3,15f verheissen worden ist. Der Glaube 

Abrahams reiht sich in seinem Warten in die lange Wartezeit ein, die sich bereits seit 

Adam über Noah erstreckt und auf den ausharrt, der dem Satan den Kopf zertreten 

wird. Dies ist der Glaube, welcher Abraham angerechnet wird. Sein Glaube geht 

weiter, als nur auf die Verheissung von Isaak und deshalb geht er auch weiter, als das 

Versagen Abrahams und hört nicht einfach mit der Geburt Isaaks auf. Die Treue 

Abrahams gegenüber Gott beweist sich in seiner beständigen Hinwendung zu ihm. So 

bittet Abraham auch für Ismael – obwohl dieser aus seinem Versagen heraus 

entstanden ist – im Glauben darauf, dass Gott auch hier gnädig und treu sein wird. So 

ist es aber auch ein Schuldeingeständnis Abrahams, wenn er für Ismael bittet. Abraham 

zeigt sich als Wartender nicht in seiner Fehlerlosigkeit, auch nicht in seinen Werken, 

sondern in seinem permanenten Vertrauen auf Gott, sowie dessen eschatologischer 

Verheissung, welche in ihrer grössten Ausdrucksweise in Gen 22 beschrieben wird.120   

4.7 Abrahams Fürbitten (18,16–20,18) 

Die Perikope 19,1–38 behandelt vorwiegend Lot als Protagonisten, welcher jedoch 

nicht Teil dieser Ausarbeitung ist. Deshalb soll auch nur kurz auf diese Begebenheiten 

eingegangen werden. Es fällt auf, dass es in Gen 18,16–20,18 drei Gebetsabschnitte 

 
117 Vgl. Vischer, Christuszeugnis, 166. 
118 Abraham glaubte Gott zwar, dachte aber, er müsse ihm nachhelfen. Cole, Er aber glaubte, 45. 
119 Cole und Brinke beschreiben die Substanz von Abrahams Glauben treffend, so steht der Nachkomme 

im Hebräisch im Singular, was auch Paulus hervorhebt (Gal 3,16), dieser eine Nachkomme aber ist auf 

Christus zu deuten. Abraham hat, wie Jesus in Joh 8,56 bestätigt, Christus gesehen und an Christus 

geglaubt. Der Glaube Abrahams zeigt sich also in seinem Glauben an den einen Nachkommen , Christus 

selbst. Der gerechte Glaube Abrahams ist auch um unserer willen geschrieben (Röm 4,23ff). Auch wir 

können nur durch den Glauben an Christus gerechtfertigt werden. 

Vgl. a.a.O., 37ff.  

Vgl. Brinke, Abraham, 61.  
120 Der Hebr hebt das Glaubenshandeln Abrahams in Gen 22 besonders hervor (Hebr 11,17ff). 



4. Narrative Analyse – Abrahams Fürbitten (18,16–20,18) 

30 von 53 

 

gibt (Gen 18,23: Abraham für Sodom; Gen 19,18: Lot für sich und Zoar; Gen 20,17: 

Abraham für Abimelech und sein Haus), jedes Mal erhört Gott die Gebete. Die 

nachfolgend behandelte Sequenz wird deshalb bis Gen 20,18 erweitert, damit alle 

Gebetserhörungen in einem Abschnitt behandelt werden können.  

4.7.1 Nacherzählung 

Nachdem die Gäste umfangreich von Abraham versorgt worden sind, brechen sie auf 

in Richtung Sodom. Abraham, als zuvorkommender Gastgeber, begleitet diese noch 

ein Stück. Da spricht Gott zu sich und fragt sich, wie er Abraham wohl verheimlichen 

könnte, was er vorhabe, ist er doch der Mann, dem er eine grosse Verheissung gegeben 

hat und der ein Vater grosser Völker werden soll. Gott bezeichnet Abraham in seinem 

vorherigen Monolog als Missionar, der seinen Kindern Gottes Wege mitteilen wird.121 

So offenbart Gott Abraham122, dass er Sodoms und Gomorrhas Sünden vernommen 

hat und diese nun prüfen will.123 Dabei bleibt Gott bei Abraham stehen124 und die 

beiden Begleiter ziehen Richtung Sodom los. Ohne dass Gott etwas von der Zerstörung 

der Stadt erzählt hat, wendet Abraham ein, dass der gerechte Gott wohl nicht Gerechte 

und Gottlose zugleich umbringen wird.125 Es könnten ja 50 Gerechte126 in der Stadt 

sein, was denn mit ihnen sei?127 Gott antwortet, dass er um der 50 willen die ganze 

Stadt verschonen wird. Für Abraham ist es aber noch nicht genug, noch fünf weitere 

Male tritt er mit seiner Fürbitte ein, bis die Zahl auf zehn128 heruntergehandelt ist. Nach 

diesem Gespräch zieht Abraham zurück in seine Zelte. Die zwei Engel129 aber kommen 

nach Sodom und werden von Lot aufgenommen. Doch die Bevölkerung von Sodom 

ist tatsächlich so böse wie weithin bekannt. Sie wollen die Gäste Lots vergewaltigen. 

Im letzten Augenblick schlagen die Engel die Sodomiten mit Blindheit und offenbaren 

 
121 Gott gibt Zeugnis von Abraham und dessen Glauben. Vgl. a.a.O., 83f. 
122 Die Offenbarung war ein grosses Vorrecht, aber eröffnet auch gewaltige Verantwortung. Abraham 

muss nun fürbittend einstehen. Vgl. a.a.O., 82. 

Die Fürbitte ist Voraussetzung, da sich sonst Abraham selbst auf den Richterstuhl begibt. Vgl. Cole, Er 

aber glaubte, 70. 
123 Es fällt auf, dass Gott von einer Zerstörung nichts erwähnt. 
124 Der Dialog Gottes mit Abraham soll ihn zum Handeln herausfordern. Vgl. Waltke, Genesis, 268.  
125 Zum ersten Mal wird Gott als Richter der Welt bezeichnet, Gott offenbart sein Vorhaben, weil 

Sodom und Gomorra zum verheissenen Land gehören. Vgl. Brinke, Abraham, 84.  
126 Nach Waltke bestand eine Kleinstadt damals aus ca. 100 Bewohnern, so würden 50 Bewohner die 

Hälfte einer Stadt bezeichnen. Vgl. Waltke, Genesis, 270. 
127 Abraham bittet für die sündige Welt, er trägt damit die Last der anderen (Gal 6,2). Vgl. Brinke, 

Abraham, 86. 
128 Zehn ist die kleinste geistl. Kommunität. Vgl. Waltke, Genesis, 271. 
129 Gott selbst wird nicht mehr erwähnt. Zwei entspricht der Mindestanzahl an Zeugen. Vgl. a.a.O., 269. 



4. Narrative Analyse – Abrahams Fürbitten (18,16–20,18) 

31 von 53 

 

Lot, dass er mit seiner Familie fliehen muss. Lot versucht noch, seine Schwiegersöhne 

zu warnen, doch wird er nur ausgelacht. Die Zeit wird knapp und die Engel ergreifen 

Lot, seine Frau und seine beiden Töchter und ziehen sie aus der Stadt. Die 

Aufforderung ist klar: Rette dich auf das Hochland, schau nicht zurück, bleib nicht 

stehen! Doch Lot interveniert, er will nach Zoar, welches näher liegt. Gott willigt ein 

und verschont Zoar. Doch die Frau Lots schaut zurück und erstarrt zur Salzsäule. Nur 

noch zu dritt erreichen sie Zoar, da bricht auch schon ein Schwefel- und Feuersturm 

über das Land herein. Nur Zoar wird, um Lots willen, verschont, sowie Lot um 

Abrahams willen verschont wird.130 Am Morgen bleibt Abraham nur noch die 

Begutachtung der noch rauchenden Zerstörung.131 Lot132 aber flüchtet in eine Höhle, 

seine Töchter füllen ihn mit Wein ab und betreiben Inzest, um die Familienlinie zu 

erhalten. Abraham aber zieht erneut in Richtung Süden. Er kommt ins Gebiet von 

Gerar, in welchem Abimelech regiert.133 Wiederum erfüllt ihn Angst. Er greift auf 

einen alten Trick zurück und gibt seine Frau als Schwester aus. Abimelech nimmt 

daraufhin Sara zu sich, doch Gott schlägt dessen ganzes Haus mit einer Plage.134 Noch 

in der Nacht bevor er zu Sara eingehen kann, erscheint ihm Gott und spricht ihm den 

Tod zu.135 Abimelech reagiert bestürzt, weiss er doch von keiner Sünde.136 Gott 

offenbart, dass Sara Abrahams Frau ist, Abraham aber ein Prophet137. Dieser Prophet 

muss nun für ihn Fürbitte tun, damit Abimelech am Leben bleiben kann.138 Abimelech 

steht sofort auf, versammelte alle Leute und erzählt ihnen, was geschehen ist. Er ruft 

Abraham zu sich und stellt ihn zur Rede. Dieses Mal kann Abraham sich 

 
130 Abrahams Heil strahlt weit über ihn hinaus. Vgl. Zimmerli, Abraham, 93. 
131 Abraham wusste nicht, ob Gott die Stadt oder Lot verschonen wird, umso schockierender muss für 

ihn dieser Anblick gewesen sein.  
132 Lot steht im starken Kontrast zu Abraham. Obwohl Lot auch als gerecht bezeichnet wird (2Petr 2,7), 

wurde er wortwörtlich nur wie durchs Feuer gerettet (1Kor 3,15). Lot versagt einerseits als Gastgeber, 

denn seine Gäste werden bedrängt, andererseits als Stadtvorsteher, denn die Sodomiten hören nicht auf 

ihn und des Weiteren auch als Ehemann und Vater, denn seine Frau gehorcht nicht und seine Töchter 

betreiben Inzest.. Seine Rettung basiert auf Gottes Gnade und der Fürbitte Abrahams. Vgl. Waltke, 

Genesis, 274. 
133 Vischer und Schacke bemerken, dass Abimelech die letzte Gefahr für die Verheissung darstellt. Vgl. 

Vischer, Christuszeugnis, 169; Vgl. Schacke, Abraham, 99. 
134 Abrahams Versagen bringt wiederum Leid statt Segen. 
135 Gott hindert den gerechten Abraham nicht am Versagen, aber den  unwissenden Abimelech. Vgl. 

a.a.O., 106.  
136 Abimelech kennt Gottes Gerechtigkeit und beruft sich wie Abraham darauf. Dies steht im Kontrast 

zur Aussage Abrahams, keine Gottesfurcht in diesem Land zu erwarten. Vgl. Waltke, Genesis, 286.  
137 Zum ersten Mal wird ein Prophet erwähnt. Der todgeweihte Abimelech ist auf den Propheten 

angewiesen. Vgl. Zimmerli, Abraham, 97. 
138 Gott verwirft Abraham nicht, seine Stellung vor Gott wird nicht durch sein Versagen definiert. Vgl. 

Schacke, Abraham, 106. 



4. Narrative Analyse – Abrahams Fürbitten (18,16–20,18) 

32 von 53 

 

rechtfertigen.139 Weil er in diesem Land keine Gottesfurcht erwartet hat, hat er seine 

Frau als Schwester ausgegeben, was ausserdem nur halb gelogen ist, da Sara seine 

Halbschwester ist. Daraufhin gibt Abimelech Abraham Sara zurück und mit ihr eine 

exorbitante140 Summe an Silber, Tieren und Mägden. Er öffnet Abraham das ganze 

Land, woraufhin Abraham für Abimelech bittet.141 Abimelech und sein Haus werden 

sofort gesund.142 

4.7.2 Abraham als Fürbitter 

Abraham bittet einige Male in seinem Leben: 

1. Abraham bittet um Anteil für Verbündete (Gen 14,24) 

2. Abraham bittet für Ismael (Gen 17,18) 

3. Abraham bittet die Gäste, zum Verweilen zu bleiben (Gen 18,3) 

4. Abraham bittet um Sodom und Gomorrha (Gen 18,23ff)143 

5. Abraham bittet für Abimelech und sein Haus (Gen 20,17)144 

6. Abraham bittet um eine Begräbnisstätte für Sara (Gen 23,4ff) 

7. Abraham bittet um eine Frau für Isaak (Gen 24,1ff) 

Es fällt auf, dass Abraham nie für sich selbst bittet und dass seine Bitte immer erhört 

wird, ob sie sich nun an Gott oder an einen Menschen richtet. Das Gebet Abrahams 

betrifft dabei seine Familie, seine Knechte, seine Nächsten aber auch die böse und 

sündige Welt, die Verlorenen und die Sünder. Ihm ist bewusst, dass Gott den Gerechten 

erhören wird, den Sünder aber nicht (Joh 9,14). Deshalb traut er sich, ja es ist sogar 

seine Pflicht, auch für Sodom einzustehen.145 Abraham ist der Beweis dafür, dass der 

Gerechte mit seinem Gebet viel vermag (Jak 5,16b), so ist die Fürbitte Abrahams auch 

ein Segen für die ganze Nation und nicht nur für ihn selbst.146 Die Liebe aus dem 

Glauben sucht nicht das ihre (1Kor 13,5), sondern leidet an der Ungerechtigkeit und 

der Sünde. Sie hat auch keinen Gefallen am Untergang der Gottlosen und Sünder (Ez 

 
139 Abimelech geht vorsichtig und respektvoll vor, nicht wie der Pharao, welcher Abraham verbannt. 

Vgl. Zimmerli, Abraham, 98. 
140 Allein das Silber entspricht ca. 167 Jahreslöhnen. Vgl. Waltke, Genesis 287. 
141 Auch Mose (Num 12,13) und Hiob (Hiob 42,8) müssen für andere bitten. 
142 Abraham wird zum Segen für das ganze Land Abimelechs. Vgl. a.a.O., 288. 
143 Das Gebet für Sodom wurde zweierlei erhört. 1. Dass Gott bis auf zehn hinunterging und die Stadt 

zerstörte, als es keine Zehn gab. 2. Dass Lot errettet wurde. Vgl. Brinke, Abraham, 87. 
144 Gott selbst hat Abimelech vor der aktiven Sünde bewahrt (Gen 20,6), jedoch muss der Prophet 

Abraham für seine Widerherstellung einstehen.  
145 Wie Samuel erkennt Abraham, dass das Unterlassen der Fürbitte Sünde ist (1Sam 12,23). Vgl. a.a.O., 

85. 
146 Vgl. Waltke, Genesis, 288. 



4. Narrative Analyse – Erfüllung (21,1-21,34) 

33 von 53 

 

33,11) und deshalb steht der glaubende Abraham für die Sünder ein. Der Glaube führt 

zum beständigen Gebet (1Thess 5,17), und die Frucht des Glaubens wird durch die 

Erhörung des Gebets bestätigt (Joh 15,16). Die erhörten Bitten Abrahams zeigen uns 

seinen Glauben, den Gott höher schätzt als seine Verfehlungen.147 Nur durch seinen 

Glauben konnte Abraham die Werke der Fürbitte tun. Darin zeigt sich auch die 

Erfüllung des Doppelgebotes (Mt 22,36): Abrahams Einstehen zeigt seine Liebe zu 

den Menschen und das Richten der Bitte an Gott offenbart dabei, gleichzeitig, dass er 

die Gnade und Treue Gottes anerkennt und Gott liebt. Die Gebete Abrahams waren 

nicht für seine eigenen Gelüste gedacht (Jak 4,3), sondern entsprangen seiner tiefen 

Liebe zu Gott und seinen Mitmenschen. In seinem Glauben trägt Abraham die Last der 

anderen. Wenn er z. B. für Abimelech oder Sodom bittet, oder für die Bewahrung 

Ismaels einsteht, stellt sich Abraham hin als einer, der in die Bresche springt (Ez 

20,30). Dies kann er nur, weil sein Glaube von Gott als Gerechtigkeit gerechnet wird 

(Gen 15,6). Abrahams Glaube kommt also deutlich in seinen Bittgebeten hervor. 

Abraham verlässt sich auf Gott und vertraut auf dessen Verheissungen, denn er weiss, 

dass die bittenden Kinder Gottes auch empfangen werden (Lk 11,10). 

4.8 Erfüllung (21,1-21,34) 

4.8.1 Nacherzählung 

Pünktlich zur von Gott vorhergesagten Zeit wird Sara schwanger und bringt mit 

neunzig148 einen Sohn zur Welt. Dieser wird von seinem hundertjährigen Vater 

Abraham, wie es Gott befohlen hat (Gen 17,19), Isaak (‚er lacht’) genannt. Sara preist 

Gott149 und lacht nun nicht mehr aus Unglaube, sondern aus Freude. Abraham 

beschneidet Isaak am achten Tag und vollzieht dadurch das Bundeszeichen. Isaak 

wächst und wird entwöhnt,150 was von Abraham gross gefeiert wird. Doch es stehen 

neue Schwierigkeiten an, als Ismael über Isaak, den wahren Erben, spottet.151 Sara 

 
147 Vgl. Brinke, Abraham, 104.  
148 Das Alter bestätigt, dass es sich um ein Wunder handelt. Vgl. Cole, Er aber glaubte, 93. 
149 Der Plural von Kindern in V7 weist auf die zukünftigen Nachkommen der Verheissung hin. Vgl. 

Waltke, Genesis, 293. 
150 Mit ca. 3 Jahren. Vgl. ebd. 
151 Anstatt mit seinem Lachen Gott zu ehren, lacht Ismael über den Sohn des Heils und damit auch über 

Christus. Vgl. a.a.O., 292.  

Vischer jedoch hebt hervor, dass es nicht ganz klar wird, was das Böse von Ismael genau beinhaltete, 

da der hebräische Begriff auch mit „scherzte mit“ übersetzt werden kann. Vgl. Vischer, Christuszeugnis, 

170.  

Brinke hingegen sieht eine Parallele zur Sündenfallerzählung: der Spötter fällt aus dem Paradies. Vgl. 



4. Narrative Analyse – Erfüllung (21,1-21,34) 

34 von 53 

 

erkennt die Situation und reagiert hart: sie erwartet von Abraham, dass dieser Hagar 

und Ismael verstösst. Abraham will dies aber nicht,152 denn er liebt seinen Sohn. In der 

Nacht wird er von Gott korrigiert:153 er soll Hagar und Ismael wegschicken. Doch auch 

wenn Ismael nicht der Verheissungs- und Segensträger ist, soll aus ihm trotzdem ein 

Volk werden. Abraham gehorcht: noch am Morgen schickt er die beiden mit Proviant 

weg. Hagar geht bald das Wasser aus und so findet sie sich kurz vor dem Verdursten 

wieder. Da erscheint ihr Gott und öffnet ihr die Augen für einen Brunnen.154 Auch 

bestätigt er ihr die Verheissung, dass aus Ismael ein Volk hervorgehen wird. Ismael 

wird Bogenschütze und wohnt in der Wüste, wo er eine Ägypterin heiratet.155  

Gleichzeitig tritt Abimelech erneut ins Bild. Er kommt mit seinem Feldhauptmann zu 

Abraham.156 Abimelech hat erkannt,157 dass Gott in allem mit Abraham ist und will 

nun mit ihm einen Friedensbund158 schliessen. Abraham willigt ein, erwähnt jedoch, 

dass Abimelechs Knechte ihm seinen Brunnen entwendet haben. Abimelech weiss von 

nichts, trotzdem wird der Bund geschlossen. Dabei zahlt Abraham einen 

ausgesonderten Betrag (7 Lämmer) als Zeichen dafür, dass der Brunnen von ihm 

gegraben wurde und somit auch ihm gehört. Abimelech akzeptiert dies.159 Die Stätte 

heisst fortan Berscheba (‚Schwurbrunnen’). Nachdem Abimelech abgezogen ist, 

pflanzt Abraham einen Tamariskenbaum160 in Beerscheba und ruft erneut den Namen 

JHWHs, des ewigen Gottes, an.161   

 
Brinke, Abraham, 112. 

Der Text bewertet die Handlung Ismaels jedoch eindeutig negativ. 
152 Abraham übernimmt nun Verantwortung und widersetzt sich Sara. Vgl. Schacke, Abraham, 109. 
153 Der Plan Gottes scheint unmenschlich zu sein, sein Ziel zeigt aber auf ein grosses Ziel. Vgl. 

Zimmerli, Abraham, 104. 
154 Es scheint sich nicht um ein Wunder zu handeln. 
155 Es gibt keinen Hinweis darauf, dass Ismael Abraham vor seinem Tod noch einmal wiedersah. Vgl. 

Cole, Er aber glaubte, 100. 
156 Der König kommt mit einem Staatsbesuch zum Nomaden Abraham. Vgl. Zimmerli, Abraham, 106. 
157 Damit gibt Abimelech Zeugnis über den Glauben Abrahams. Vgl. a.a.O., 107. 
158 Nach Prov 16,7 suchen sogar die Feinde Frieden mit dem Gerechten. Vgl. Waltke, Genesis, 300. 
159 Es ist umstritten ob es derselbe Abimelech ist, der später auch Isaak begegnet (Gen 26). Dagegen 

spricht das hohe Alter welches Abimelech erreichen müsste, um nach dem Tod des 175-jährigen 

Abrahams noch seinem Sohn zu begegnen. Vgl. a.a.O., 327f. 

Somit ist der Bund, welchen Abimelech mit Abraham schloss bereits eine Generation später gebrochen 

(Gen 26,18). 
160 Das Pflanzen eines Baumes weist auf die Zukunftshoffnung Abrahams hin . Ein Baum ist ein 

langfristiges Generationen-Projekt. Vgl. a.a.O., 300.  
161 Der Zusatz „ewigen Gottes“, ist mit der Zukunftshoffnung Abrahams verknüpft und bereitet so Gen 

22 vor, wo diese Zukunftshoffnung bis zum Äussersten strapaziert wird. Wird Gottes Verheissung auch 

im Opfer Isaaks noch zukunftsfähig sein? 



4. Narrative Analyse – Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19) 

35 von 53 

 

4.8.2 Abraham als Diplomat 

Abrahams diplomatische Fähigkeit zeigt sich immer wieder: Bei der Trennung mit Lot 

fördert er Frieden (Gen 13), bei Melchisedek zahlt er den Zehnten und lehnt seine 

Beute ab - gleichzeitig handelt er aber für seine Verbündeten einen Anteil aus (Gen 14) 

– vor Gott steht er, mit viel diplomatischem Geschick,162 für Sodom ein (Gen 18), bei 

Abimelech besteht er auf sein Recht auf den Brunnen – was er diplomatisch 

ausgeklügelt platziert (Gen 21) – und später bewirkt er für das Grab seiner Frau einen 

Landkauf (Gen 23). 

Immer aber zeigt sich im diplomatischem Verhandeln Abrahams auch seine Position 

als Glaubender, denn Abraham hat in seinem Glauben eine feste Zuversicht auf Gott 

(Hebr 11,1.16). Er weiss, dass es Gott ist, der am Ende steht, deshalb kann er z. B. Lot 

das Land überlassen163 oder den König von Sodom abweisen. Er weiss, dass der Gott 

der Ewigkeit ihm eine Verhandlungsposition bietet, auf der auch ein scheinbar 

schlechter Deal besser sein wird als alles Weltliche (Ps 73,23ff). 

Jedoch sehen wir auch zwei grosse diplomatische Fehler in Abrahams Leben, aus 

denen er lernen musste. Während Abraham beim Pharao nicht zu Wort kommt und 

schlussendlich wortlos verbannt wird (Gen 12), ergreift er bei Abimelech das Wort und 

rechtfertigt sich. Daraufhin wird ihm das Land geöffnet (Gen 20).  

Während Abraham beim ersten Streit von Sara und Hagar seine Verantwortung nicht 

wahrnimmt und der Streit eskaliert (Gen 16), nimmt Abraham die Verantwortung beim 

zweiten Mal wahr und handelt nach dem Willen Gottes (Gen 21). In dieser 

Entwicklung zeigt sich auch der wachsende Glaube an Gott, in dem Abraham seine 

Verantwortungen wahrnimmt, aber auch seine Fehler eingestehen kann (1Kor 

13,11).164  

Abraham ist ein erfolgreicher Diplomat, der aus seinen diplomatischen Fehlern lernt, 

aber darin nie vergisst, was seine diplomatische Verhandlungsbasis ist. Er handelt klug, 

aber immer auch aus reinem Herzen (Mt 10,16).   

4.9 Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19) 

Das Nachfolgende Kapitel ist vielleicht eines der theologisch und menschlich 

 
162 Es sticht hervor, mit wieviel Sorgfalt Abraham mit Gott handelt und wie ihm seine geringe Stellung 

jederzeit bewusst ist. Deshalb appelliert er auch an Gottes Gerechtigkeit. Etwas anderes bleibt ihm nicht. 
163 Weil er der Verheissung Gottes glaubt, aber auch das zukünftige himmlische Land im Blick hat (Hebr 

11,16). 
164 Abraham wurde im Verlauf seines Glaubensleben erwachsen. 



4. Narrative Analyse – Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19) 

36 von 53 

 

herausforderndsten Kapitel in der Bibel. Nur schon das Problem, dass Gott hier 

tatsächlich ein Menschenopfer anordnet, wobei er solches doch selbst verbietet,165 ist 

sehr schwierig. Diese Probleme können in dieser Ausarbeitung nicht angegangen 

werden, es empfiehlt sich hier das Buch von Janowski, welches sehr ausführlich auf 

dieses Kapitel eingeht.166 

4.9.1 Nacherzählung 

Abraham scheint endlich am Ziel angelangt zu sein: er hat den Sohn seiner Verheissung 

erhalten und pflanzt als Ausdruck seiner Zukunftshoffnung einen Baum. Da spricht 

Gott erneut zu ihm, um ihn zu prüfen167. Bisher sind die Begegnungen immer mit 

Verheissungen verknüpft gewesen,168 doch jetzt steht eine Aufforderung ohne 

Verheissung im Raum.169 Abraham soll im Gebiet Morijas170 seinen einzigen171 Sohn 

opfern! Ohne Widerspruch gehorcht Abraham dieser Aufforderung. Er bereitet alles 

akribisch vor, spaltet Holz und nimmt Isaak und zwei Knechte mit auf einen drei 

Tage172 dauernden Schweigemarsch173. Erst als er die Berge Morijas174 von Ferne 

sieht, bricht er sein Schweigen. Er will nun allein mit Isaak opfern gehen und dann 

gemeinsam zurückkehren175. So nimmt Abraham vorsichtig das Feuer und das 

Messer176 und legt Isaak das gespaltene Holz auf den Rücken. Beide laufen langsam 

 
165 Dtn 18,10 verbietet ausdrücklich das Menschenopfer, jedoch ist dies bereits durch das Tötungsverbot 

viel früher schon erkennbar (Gen 9,6). 
166 Janowski, Ein Gott, der straft und tötet? 
167 In vielen Übersetzungen wird „versuchen“ verwendet, jedoch ist prüfen das passendere Wort. Vgl. 

Janowski, Gott der straft, 127f. 
168 Vgl. Schacke, Abraham, 120. 
169 Abraham hat alles erhalten, nun nimmt Gott ihm mit einem Befehl alles wieder. Vgl. Vischer, 

Christuszeugnis, 175. 
170 In Gen 12 wird Abraham in ein unbekanntes Land geführt, nun an einen unbekannten Ort in Morija.  

Es gibt zwischen Gen 12 und 22 eine Verbindung, so kommt   ך  .nur in diesen beiden Versen vor. Vgl לֶךְ־ל 

Waltke, Genesis, 301. 
171 Abraham hat Ismael bereits verworfen, nun bleibt ihm nur noch der Sohn der Verheissung. Janowski 

sieht in der Verstossung Ismaels eine Vorbereitung auf das, was jetzt folgt. Vgl. Janowski, Gott der 

straft, 135. 
172 Schacke deutet die drei Tage auch als Gnade, nicht (nur) als zusätzliche Qual : dadurch wurde 

Abraham von einem übereilten Handeln bewahrt. Er ist sich also sehr bewusst gewesen , was er machen 

wird. Vgl. Schacke, Abraham, 129. 
173 Von Rad bemerkt, dass über das Schweigen Abrahams viel spekuliert wurde, jedoch ist es notwendig, 

dieses Schweigen auszuhalten. „Würde der Leser, dieses Schweigen Abrahams nicht aushalten, so 

würde er an einer entscheidenden Aufgabe, die ihm der Erzähler zugeschoben hat, versagen“. Von Rad, 

Das Opfer des Abraham, 30. 
174 Wird allgemein als Jerusalem angeschaut. Die Strecke beträgt ca. 80km, was eher einer Zwei- Tages- 

Reise entspricht. Waltke argumentiert, dass schon ein angebrochener Tag als ganzer gezählt wurde. Vgl. 

Waltke, Genesis, 306. 
175 Abraham scheint fest von einer gemeinsamen Rückkehr auszugehen. Vgl. a.a.O., 307. 
176 Abraham nimmt die gefährlichen Gegenstände, Isaak trägt sein eigenes „Kreuz“. Vgl. ebd. 



4. Narrative Analyse – Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19) 

37 von 53 

 

in Richtung des Berges, da hält es Isaak nicht mehr aus: „Wo ist dann das Opfertier?“, 

fragt er erstaunt. Abraham reagiert liebevoll und versichert ihm, dass Gott ein Opfertier 

ersehen wird. Auf dem Berg angekommen, errichtet Abraham einen Altar, doch noch 

immer ist kein Opfertier in Sicht. Da bindet er Isaak177 und legt ihn auf den Altar. Das 

Messer bereits zum Schlachten ausgeholt, wird er im letzten Augenblick von einer 

Stimme gestoppt. Gott selbst verhindert das Opfer und bestätigt das Bestehen der 

Prüfung. Abraham sieht nun einen Widder, den er anstelle Isaaks opfert.178 Da schwört 

Gott bei sich selbst (Hebr 6,13) und spricht erneut eine Verheissung aus: Abrahams 

Nachkommen sollen zahlreich wie Sand und Sterne sein, die Feinde besiegen, und alle 

Völker durch ihn179 gesegnet werden.180 Daraufhin kehrt Abraham zurück und wohnt 

in Beerscheba. Die Geschichte endet mit der frohen Botschaft, dass Abrahams Bruder 

Nahor Nachwuchs erhalten habe. Terachs Linie181 ist nun doppelt gesichert. 

4.9.2 Abraham als Vater (des Glaubens) 

Es ist fast unmöglich, Abrahams Situation nachzuvollziehen. Nachdem er aus dem 

Glauben heraus Ismael ausgestossen hat, soll er nun auch noch den Sohn der 

Verheissung opfern (Gal 4,22ff).182 Abraham hat zwei Optionen: “Verweigert er den 

Gehorsam, hat er vor Gott keine Zukunft zu erwarten; gehorcht er aber, vernichtet er 

ebenfalls seine Zukunft“183. Er entscheidet sich – wie David später – dafür, seine 

Zukunft in Gottes Hand zu legen (1Chr 21,13). Es ist unerträglich, den Weg mit 

Abraham mitgehen zu müssen, auch wenn der Leser gegenüber Abraham einen 

Wissensvorsprung184 hat. Unerträglich ist es, wie Abraham neben seinem geliebten 

Sohn zur Opferstätte schreitet. Mit jedem Schritt wird ihm wohl bewusster, was bald 

unausweichlich sein wird. Unerklärlich auch das unglaubliche Schweigen Gottes bis 

zum letzten Moment.185 Hier lässt sich eine Parallele sehen zu einem noch 

 
177 Isaak muss bereits älter gewesen sein, da er das Holz tragen kann. Er hätte sich leicht wehren können. 

Vgl. a.a.O., 302. 
178 Das ist das erste stellvertretende Opfer in der Bibel.  
179 Samen oder Nachkommen steht erneut im Singular, ein Hinweis auf Christus, DEN Nachkommen. 
180 Es ging in dieser Prüfung nicht einfach um Abrahams Sohn und Gehorsam, sondern um das ganze 

Heil der Welt. Stirbt der Sohn, stirbt auch die Heilslinie. Vgl. Vischer, Christuszeugnis, 176.  
181 Terachs Genealogie wird in Gen 11 dargestellt und endet hier. Die Anmerkungen über Nahors 

Nachkommen werden in Gen 24 bei der Brautschau für Isaak erneut aufgegriffen. 
182 Vgl. Janowski, Gott der straft, 129. 
183 Ebd. 
184 Der Leser weiss aus Gen 22,1 dass es sich „nur“ um eine Prüfung handelt. 
185 Von Rad bezeichnet dies als Gottverlassenheit, etwas Schlimmeres gibt es nicht (Mk 15,34). Vgl. 

Von Rad, Das Opfer des Abraham, 32f. 



4. Narrative Analyse – Versuchung und Gehorsam Abrahams (22,1-19) 

38 von 53 

 

unbeschreiblicheren Weg des Sohn Gottes zum Kreuz. Diese Spannungen können und 

sollen hier nicht aufgelöst werden, aber es soll das Vaterherz Abrahams angeschaut 

werden: das Herz, welches ihn zum Vater des Glaubens macht (Röm 4,11). 

Abraham zögert nicht, seine Zukunft in Gottes Hand zu legen, er plant alles durch, 

bereitet sich vor und zieht los, ohne ein Wort oder eine Klage zu äussern. Es ist ein 

Weg, der nur noch durch Gott selbst übertroffen werden kann. Ein Weg, der am Ende 

eines langen und stetigen Glaubensleben steht.186 Abraham glaubte dem Herrn, er 

glaubte so sehr, dass er seinen geliebten Sohn unter diesen Glauben stellte. Isaak war 

alt genug, um dem Greis Abraham zu entkommen, aber der feste Glaube Abrahams hat 

sich auch auf Isaak übertragen, so sind nun beide bereit, bis ans Äusserste zu gehen. 

Dabei scheint immer wieder durch, wie sehr Abraham Isaak liebte, wie der Weg nach 

Morija kein Weg eines Monsters war, welches seinen Sohn kaltblütig opfern würde. 

Zehnmal wird das Wort Sohn erwähnt, Abraham nennt Isaak „meinen Sohn“ er ist ihm 

nicht fremd geworden.187 Wie konnte Abraham diesen Weg auf sich nehmen, nachdem 

er so lange auf seinen Sohn gewartet, so viel Zeit in seine Erziehung investiert hat und 

Isaak nun im selben Glauben wie der Vater selbst steht?188 Das Geheimnis wird erst 

im NT gelüftet: Abraham handelt im Glauben und in der festen Zuversicht, dass Gott, 

der sogar aus dem Leib seiner „toten“ Frau Nachkommen erwecken kann, auch aus 

seinem geopferten Sohn Nachkommen erwecken wird (Hebr 11,19).189 Abraham hat 

nicht aufgehört, sich an die Verheissung Gottes zu klammern, die nun so sehr auf 

Messers Schneide liegt wie noch nie. In seiner Prüfung steht das ganze Heil der Welt 

auf dem Spiel: ohne Nachkommen Abrahams würde auch vergebens auf den 

Nachkommen gewartet werden, auf den die Schöpfung seit Gen 3,15 hofft.190 Hier 

zeigt sich der Glaube Abrahams als Vater, nicht nur als Vater Isaaks, sondern auch als 

Vater des Glaubens. Abraham glaubt, indem er treu und beständig an den 

Verheissungen Gottes festhält, aber auch, indem er im Glauben handelt (Jak 2,21ff) 

und nicht einmal seinen eigenen Sohn verschont (Röm 8,32), um Gottes Willen zu tun. 

Der Glaube Abrahams steht so über allen Glaubenden, die nach ihm kommen. Erst in 

Christus selbst finden wir den Glauben, der alles übersteigen wird, den Glauben, der 

 
186 Es ist wichtig, dass der Glaube Abraham zuerst durch jahrelanges Wachstum ging, bevor solch eine 

Prüfung anstand, Gott prüft nicht über unserem Vermögen (1Kor 10,13). 
187 Vgl. Waltke, Genesis, 302. 
188 Der Glaube Isaaks ist bereit, alles für Gott, aber auch für seinen Vater hinzugeben. Die 

christologische Dimension davon kann hier nur angedeutet werden. 
189 Vgl. Vischer, Christuszeugnis, 175. 
190 Vgl. a.a.O., 176. 



4. Narrative Analyse – Nachgeschichte: Abraham in Kanaan (22,20–25,11) 

39 von 53 

 

tatsächlich zum Segen für die ganze Welt wird.191 

4.10 Nachgeschichte: Abraham in Kanaan (22,20–25,11) 

Die Nachgeschichte wird mangels Zeichen nur noch kurz umrissen. 

4.10.1 Nacherzählung 

Sara stirbt mit 127 Jahren, nachdem sie den Sohn der Verheissung erhalten hat. 

Abraham trauert um Sara, will sie gleichzeitig aber unbedingt im verheissenen Land 

begraben. Deshalb kauft er sich ein Höhlengrab mit Feld. Nachdem Sara begraben 

worden ist, lässt Abraham für seinen Sohn eine Frau suchen, die nicht aus Kanaan 

stammt. Dies ist ihm so wichtig, dass er seinen Diener schwören lässt, seinem Sohn 

auf keinen Fall eine Kanaaniterin zu nehmen. Auch Abraham heiratet erneut und zeugt 

weitere Kinder, welche er aber noch zu seiner Lebzeit mit Geschenken fortschickt. Nur 

Isaak soll sein Erbe sein (Röm 9,7). Mit 175 Jahren stirbt Abraham alt und lebenssatt, 

wie Gott es verheissen hatte (Gen 15,15). Er wird von Isaak und Ismael in Saras Grab 

beerdigt. 

4.10.2 Abraham als Witwer 

Abraham trauert um seine Frau. Jedoch nicht für immer; er steht wieder auf, in der 

Hoffnung auf die zukünftige Welt. Als Witwer ist seine erste Handlung, für seine Frau 

ein Grab im verheissenen Land zu kaufen. Dies ist ihm so wichtig, dass er auch bereit 

ist, einen hohen Preis dafür zu bezahlen. Hier kommt wieder Abrahams fester Glaube 

an die Verheissung hervor. Noch stärker findet sich das bei seinem Auftrag, für Isaak 

eine Frau zu suchen. In der zweiten Ehe mit Ketura enterbt er alle Nachkommen und 

sendet diese weg, denn nur Isaak ist der wahre Sohn (Gal 4,30). Abraham hält sich 

auch nach seinem Verlust stark an die Verheissung Gottes. Sein Glaube bewährt sich 

bis zu seinem Tod, bei dem Ismael und Isaak zum letzten Mal zusammentreffen. Selbst 

der verstossene Sohn erbringt seinem Vater die letzte Ehre. 

4.11 Zwischenfazit 

Der Glaube Abrahams zeigt sich in seinem Leben als eine feste Zuversicht auf die 

Verheissungen Gottes, ein Nicht-Loslassen dessen, was Gott ist und zugesprochen hat 

 
191 Die christologischen Aspekte der Abrahams-Geschichte sind nicht Teil dieser Arbeit, dem Leser wird 

aber sehr ans Herz gelegt diesen Hinweisen selbständig nachzugehen. 



4. Narrative Analyse – Zwischenfazit 

40 von 53 

 

(Hebr 11,1). Gleichzeitig basiert sein Glaube aber auf einer noch viel festeren Treue 

Gottes ihm gegenüber. Abrahams Glaubensweg ist kein überhobenes Heldenepos, 

sondern er ist ein Mann wie jeder andere auch. Er hat Sorgen, Ängste, Zweifel und 

Ungeduld. Ja, er handelt manchmal überhastet und versagt dabei. Doch immer kehrt 

er zurück zum festen Glauben an den Gott, der selbst Tote auferwecken kann. An den 

Gott, der den einen Nachkommen, Christus, verheissen hat, durch den die ganze Welt 

gesegnet ist. Abraham ist als Archetyp des Christen zu sehen und ist deshalb auch 

berechtigt als Vater des Glaubens (Röm 4,11) bezeichnet. In all dem wächst Abraham 

in seinem Glauben: Hat er bei seiner Berufung aus Ur nur halbe Sache gemacht und in 

Ägypten völlig versagt, so sehen wir bei der Bindung Isaaks einen Glauben, der zur 

vollen Mannesreife herangereift ist (Eph 4,13) und sich in all seinen Rollen zeigt.  

Es stellt sich heraus, dass die ntl. Autoren in ihrer Abraham-Rezeption durchaus auch 

an den gesamten Kontext gedacht haben, dem soll nun genauer nachgegangen werden. 

 

 

 



5. Abraham im Neuen Testament – Paulus 

41 von 53 

 

5 Abraham im Neuen Testament 

Vor allem Paulus und der Hebräerbrief behandeln den Glauben Abrahams ausführlich. 

Deshalb soll vor allem auf diese eingegangen werden, um die ntl. Sicht auf seinen 

Glauben einzuordnen. Die daraus gezogene Erkenntnis soll danach mit der Erkenntnis 

aus der narrativen Analyse zusammengezogen werden, um ein gesamtbiblisches Bild 

von Abrahams Glauben zu erhalten. 

5.1 Paulus 

Abraham dient bei Paulus als Paradigma für den Glauben, dies wird vor allem in Röm 

4 und Gal 3 hervorgehoben. Deshalb werden diese Stellen genauer betrachtet. Dabei 

ist zu beachten, dass Paulus Abraham für seine Rechtfertigungslehre192 heranzieht und 

kein eigenständiges Bild von Abraham eröffnen will. 

5.1.1 Römer 4 

Paulus legt in Röm 4 die Grundlage für sein Beweisverfahren, dass die Rechtfertigung 

allein aus Glauben und nicht aus Werken geschieht (Röm 3,28) – dies gilt für Heiden 

und Juden (Röm 3,28f). Paulus' Argumentation basiert dabei vorwiegend auf der 

Identifizierung Abrahams als „Vater aller Glaubenden“193 und seiner Gerechtigkeit 

nach Gen 15,6. Dabei legt Paulus diese Bibelstelle nach rabbinischen Richtlinien 

aus194 und führt in drei Stufen aus, wie Abraham zum Gerechten wurde.195  

1. Durch Glauben, nicht durch Werke  

2. Nicht aufgrund der Beschneidung  

3. Nicht als Kenner des Gesetzes196  

Abraham wurde als Unbeschnittener gerecht (Röm 4,11), das Sinai-Gesetz war noch 

nicht eingesetzt (Gal 3,17). Bevor er also als Jude gelten kann, ist Abraham bereits als 

gerecht bezeichnet.197 Somit schliesst Paulus aus, dass die Beschneidung oder das 

Gesetz zur Gerechtigkeit führen können.198 Die Beschneidung ist nur Siegel der schon 

 
192 Die Rechtfertigungslehre kann in dieser Arbeit nicht genauer betrachtet werden. 
193 Paulus baut damit auf der jüdischen Sicht auf, welche Abraham als Urbild der Proselyten sieht. Vgl. 

Koeckert, Abrahams Glaube, 15f. 
194 Genauer nach der zweiten Regel Hillels. Vgl. a.a.O., 20; Vgl. Schnabel, Römer 1-5, 441. 
195 Vgl. Barth, Römerbrief, 58. 
196 Vgl. ebd. 
197 Vgl. Schnabel, Römer 1-5, 445. 
198 Vgl. a.a.O., 444. 



5. Abraham im Neuen Testament – Paulus 

42 von 53 

 

vorhandenen Gerechtigkeit, aber ohne Glauben wertlos (Röm 4,11).199 Es gibt 

Gerechtigkeit ohne Beschneidung, jedoch keine Gerechtigkeit ausserhalb des 

Glaubens.200 Denn wenn Abraham durch das Halten des Gesetzes gerecht geworden 

wäre, so hätte er Ruhm von Gott verdient (Röm 4,1f), dann würde aber in Gen 15,6 

von den Werken Abrahams stehen. Die Gerechtigkeit Abrahams ist kein Grund zum 

Rühmen, sondern ein Grund zum Dank und Demütigen unter der Gnade Gottes.201 

Paulus stellt sich vehement gegen die jüdische Sicht, dass Abraham ein perfekter 

Mensch war,202 vielmehr war Abraham ja nur dank der Gnade Gottes erst zum Glauben 

berufen:203 Der unbeschnittene Abraham, ein Heide, wird von Gott gerecht 

gesprochen. Paulus fügt seiner Beweisführung Ps 32 an und damit David als Pendant 

zu Abraham hinzu. Die Seligpreisungen in Ps 32 gelten für Sünder, und da Heiden 

Sünder sind also auch für sie.204 Damit eröffnet Paulus die Gerechtigkeit durch Gnade 

auch für die Heiden (Röm 3,29; Röm 10,12). Nur denen, die wie Abraham glauben, 

wird die Verheissung auch zugesprochen (Gal 3,29),205 ihnen gilt Abrahams Segen.206 

Nicht das Gesetz ist die Grundlage des Gottesvolkes, sondern die Verheissung 

Gottes.207 Abraham urteilt nicht dualistisch, indem er in Weltliches und Göttliches 

aufteilt, sondern er setzt voll und ganz auf die Verheissung Gottes, welche sein ganzes 

Leben einnimmt.208 So steht Abraham als Glaubensvater und Paradigma für unsere 

Gerechtigkeit da. „Indem wir an diesen Gott Abrahams glauben, ist uns seine 

Gerechtigkeit zugerechnet, ist sie die unsrige, wie sie die seine ist, sind wir mit 

Abraham wahrhaft und von Rechtswegen gerecht vor ihm.“209 Paulus sieht den 

Glauben Abrahams einerseits darin, an Gottes Macht zu glauben, welche 

 
199 Ein Siegel bestätigt nur die schon vorhandene Urkunde. Vgl. Barth, Römerbrief, 59; Vgl. Wolter, 

EKK VI/1, 291. 
200 Vgl. Barth, Römerbrief, 59 
201 Vgl. Schnabel, Römer 1-5, 445. 
202 Vgl. a.a.O., 449. 
203 Es gibt Überlegungen, ob Paulus Gen 15 zeitlich vor Gen 12 sieht. Dann würde Abrahams 

Rechtfertigung noch vor dem Werk des Gehorsams (Auszug aus Ur) erfolgt sein. Für diese Sicht spricht 

die Differenz der Chronologie der 430 Jahre in Ex 12,40 und in Gal 3 ,17 und die 400 Jahre bei Gen 

15,13. Ein Lösungsansatz für dieses Problem ist, 400 Jahre von der Geburt Isaaks her und 430 Jahre 

von der Verheissung her zu rechnen. Somit wäre Abraham in Gen 15,6, 70 Jahre alt und noch vor seinem 

Auszug gerecht gesprochen worden, was Paulus Aussage verstärken würde. Zur Diskussion:  

Vgl. Koeckert, Abrahams Glaube, 40f; Vgl. Strack, Bill. II, 668f. 
204 Vgl. Schnabel, Römer 1-5, 462. 
205 Kinder Abrahams sind die, die dasselbe tun wie er. Vgl. Wolter, EKK VI/1, 291. 
206 Vgl. Schnabel, Römer 1-5, 468. 
207 Vgl. a.a.O., 474f. 
208 Vgl. Barth, Römerbrief, 61f. 
209 A.a.O., 63. 



5. Abraham im Neuen Testament – Paulus 

43 von 53 

 

Verheissungen erfüllt und andererseits im Glauben an die Souveränität Gottes, der 

Unmögliches tun kann, ja sogar Tote auferwecken wird.210 Diese Auferstehung der 

Toten lässt sich aber nur in Christus begründen (1Kor 15,17).211 Paulus führt somit 

eine christologische Glaubensdimension in den Glauben Abrahams ein. „An wen sonst 

als eben an Jesus Christus, hat ja schon Abraham sich gehalten und also geglaubt, in 

dem er sich an Gottes Verheissung hielt“212? Somit zeichnet Paulus ein christliches 

Bild von Abrahams Glauben,213 dessen Ziel nicht die Belohnung ist, sondern das 

Erleben und Ergreifen des Ziels, welches Gott verheissen hat.214 Dass Abraham dem 

Gott glaubte, der aus dem Nichts erschaffen kann und Tote auferweckt (Röm 4,17), 

das macht ihn zum Gerechten und zum Vater aller, die so glauben wie er. Paulus zeigt 

an Abraham auf, wie es bei Gott selbst zugeht, dass Gott schon immer aufgrund des 

Glaubens gerecht gesprochen hat und es weiterhin tun wird.215  

5.1.2 Galater 3,6–18 

Paulus legt in Galater 3 einen anderen Schwerpunkt als in Röm 4. Zwar dient Gen 15,6 

als Einleitungszitat, jedoch liegt der Fokus des Schriftbeweises auf den Abrahams-

Verheissungen und dem Zusammenspiel mit dem Sinai-Gesetz.216 Der neue Bund ist 

eine Fortsetzung des alten Abraham-Bundes (Gal 3,6),217 da der Bund nicht durch das 

Gesetz aufgelöst wird (Gal 3,21). Dazu legt Paulus die christologische Dimension der 

Abrahams-Verheissung dar (Gal 3,16). Abraham dient als Segens-Empfänger (Gal 

3,9),218 aber auch als Segens-Mittler (Gal 3,14ff).219 Denn in dem von Gott 

zugesprochenen Segen wird gleichzeitig auch der eine, den Segen verwirklichende 

Nachkomme, nämlich Christus, eingebunden.220 Abraham kannte das Evangelium 

bereits.221 Er steht so als kollektive Persönlichkeit für alle, die in der Verheissung 

 
210 Vgl. Wolter, EKK VI/1, 304. 
211 Vgl. Sauer, Morgenrot, 111; Vgl. Wolter, EKK VI/1, 304. 
212 Vgl. Barth, Römerbrief, 63. 
213 Vgl. Wilckens, Rechtfertigung, 113. 
214 Vgl. Sauer, Morgenrot, 110. 
215 Vgl. Wolter, EKK VI/1, 315. 
216 Vgl. Eckstein, Verheissung, 95. 
217 Vgl. Sauer, Morgenrot, 109. 
218 Vgl. Eckstein, Verheissung, 116. 
219 Vgl. a.a.O., 164. 
220 Vgl. a.a.O., 113. 
221 Gott hat ihm selbst das Evangelium verkündet. Vgl. a.a.O., 112f.  



5. Abraham im Neuen Testament – Paulus 

44 von 53 

 

„Kinder Abrahams“222 geworden sind.223 Diese Kindschaft aber kann nur durch den 

einen Samen, Christus, erlangt werden (Joh 1,12). Nicht durch das Halten des 

Gesetzes, welches viel später nach der Rechtfertigung Abrahams gekommen ist (Gal 

3,17) und auch nicht durch Werke (Röm 4,2; Gal 2,16; Eph 2,9), sondern allein durch 

den Christusglauben. Paulus legt den Fluch des Gesetzes dar und sieht den einzigen 

Ausweg daraus in der Erfüllung der Abrahams-Verheissung. „Weil allein Christus 

durch sein stellvertretendes Sterben von dem Fluch der Thora befreit hat, deshalb 

kommt es auch einzig und allein in Christus zur Verwirklichung des Abraham 

verheißenen Segens.“224 Paulus wird nicht müde, Abraham als Paradigma für den 

Glauben zu sehen. Abraham ist der, mit dem die Gläubigen den Segen erhalten, 

Christus ist der, durch den und in dem sie gesegnet werden.225 Dies kommt nicht nur 

in seiner Rechtfertigung durch den Glauben (Hab 2,4) zum Vorschein, sondern auch 

in seinen Verheissungen, welche Gott gegeben hat. 

5.1.3 Zusammenfassung 

Paulus verwendet Abraham vorwiegend als Paradigma für die Rechtfertigung aus 

Glauben und nicht aus Werken. Dazu legt er in Röm 4 vor allem den Fokus auf die 

Rechtfertigung Abrahams ohne Werke, wohingegen in Gal 3, das Soteriologische der 

Verheissung und des einen Nachkommens (Christus) hervorgehoben wird.226 Beides 

fügt sich zu einem einheitlichen Bild zusammen. Abraham ist weder aus Werken noch 

aus dem Gesetz gerecht. Durch diese Gerechtigkeit allein aus Glauben stehen die 

Verheissungen Abrahams aber in der direkten Relation zum Glauben aller Kinder der 

Verheissung.227 Abraham ist Christ, er kannte das Evangelium und deshalb steht er 

durch das Werk Christi in der Reihe aller Christen. Die Taten (im/aus dem Glauben) 

Abrahams spielen bei Paulus deshalb auch nur eine untergeordnete Rolle. Wichtig für 

ihn ist, dass Abraham durch Glauben gerecht wurde und dass die Abrahams-

Verheissung in Christus erfüllt ist. 

 
222 ‚Kinder Abrahams’ steht für die Kinder der Verheissung. Kinder der Verheissung sind aber auch 

Kinder Gottes geworden (Joh 1,12; Röm 9,8; Gal 3,26). 
223 Vgl. a.a.O., 116. 
224 Ebd., 166. 
225 Vgl. a.a.O., 183. 
226 Vgl. a.a.O., 150. 
227 „Weil allein Christus durch sein stellvertretendes Sterben von dem Fluch der Tora befreit hat, deshalb 

kommt es auch einzig und allein in Christus zur Verwirklichung des Abraham verheißenen Segens“. 

A.a.O., 166. 



5. Abraham im Neuen Testament – Hebräer 

45 von 53 

 

5.2 Hebräer 

Der Hebr setzt, ergänzend zu Paulus, noch einen weiteren Aspekt des Glaubens 

Abrahams ins Bild. Es wird der Glaube hervorgehoben, welcher die Verheissung 

empfängt und an der Abraham vorbildhaft in seinem Glaubenshandeln festgehalten 

hat. 

5.2.1 Hebräer 6 und 7 

Im Hebr 6 wird der Fokus auf die Verheissung gelegt, und dabei hervorgehoben, dass 

die Verheissung an Abraham unumstösslich war, da Gott bei sich selbst geschworen 

hat. Dies hat es Abraham ermöglicht, in Geduld auszuharren und zu hoffen. Der Fokus 

liegt auf der Qualität der Verheissung, die sogar den Tod Abrahams übersteht (Hebr 

11,13) und erst in Christus erfüllt wird.228 Jesus ist der Garant, dass diese 

Verheissungen wahr sind, die Christen sind unter seiner Bürgschaft unterwegs.229 Der 

Hebr führt so über zum Priesterkönig Melchisedek, welcher Abraham segnete und 

dessen Zehnten annahm. Dabei wird Melchisedek als Typus für Christus gesehen. 

„Abraham, der Verheissungsträger (V 6b), unterwirft sich Melchisedek/Christus, 

dessen Segensgestus und Zehntung diesen Sinn herausstreichen“230, dass Abraham 

bereits soteriologisch auf Christus hin geglaubt hat.231 Damit wird klar, dass es noch 

etwas Höheres als Abraham selbst gibt, nämlich den Königspriester, dessen Legitimität 

der Patriarch durch sein Verzehnten bestätigt hat. „Beim Melchisedek-Segen geht es 

um das Weiterreichen einer Gabe an Abraham, deren dieser selbst (noch) nicht 

teilhaftig ist, wohl aber der Priester des höchsten Gottes.“232 Hebr 6 und 7 sagen somit 

über Abrahams Glaubensleben aus, dass er seine Geduld und Hoffnung nicht auf Sand 

gebaut hat, sondern auf den unumstösslichen Selbstschwur Gottes und darauf, dass 

sein Glaube auf Christus hin gewesen ist. 

5.2.2 Hebräer 11 

Hebr 11,1 definiert, was unter dem Glauben zu verstehen ist. Danach werden 

Glaubenszeugen aufgeführt, die dieser Definition gemäss geglaubt haben. Abraham 

wird dabei der grösste Abschnitt zugestanden.  

 
228 Vgl. Grässer, EKK XVII/1, 376f. 
229 Vgl. a.a.O., 377. 
230 Grässer, EKK XVII/2, 15f.  
231 Vgl. a.a.O., 16. 
232 A.a.O., 30. 



5. Abraham im Neuen Testament – Hebräer 

46 von 53 

 

Hier dient Gen 12,1.4 als Orientierungspunkt – im Gegensatz zu Paulus, der sich an 

Gen 15,6 orientiert. Die Charakteristik des Glaubens besteht nach Hebr „im 

gehorsamen Vertrauen auf Gottes Ruf unter Preisgabe aller irdischen Sicherheiten“233, 

so konnte Abraham zwischen himmlischer und weltlicher Heimat unterscheiden: 

Abraham war auf der Suche nach der himmlischen Heimat nur Fremdling auf der 

Durchreise. Dieses innere Verlangen auf die himmlische Heimat ist für den Hebr Teil 

des Glaubens Abrahams. Dies zieht sich so weit, dass sogar im verheissenen Land nur 

ein Dasein als Fremdling möglich ist (Apg 7,6; Ex 2,22);234 das weltliche Kanaan ist 

nur Durchgangsort. Abrahams Glaube schaut nicht zurück in die von ihm verlassene 

Welt (Lk 9,62).235 Er hat keinen sicheren Ort auf dieser Welt.236 So hofft Abrahams 

Glaube auf das Unsichtbare. Nur weil Anfang und Ziel des Glaubensweges göttlich 

verbürgt sind,237 hat solch ein Glaube erst Sinn. Der Glaube an das Unsichtbare zeigt 

sich auch darin, dass Abraham die Kraft erhält, mit seinem erstorbenen Leib 

Nachkommen zu zeugen. Gott kann Abraham auch aus Steinen Kinder erwecken (Mt 

3,9).238 Dieses Wissen um Gottes Fähigkeit aus dem Erstorbenen Leben zu Zeugen 

aber löst bei Abraham gerade bei der Bindung Isaaks nicht den Widerspruch aus, dass 

er seine Verheissung vernichten soll.239 Denn dieser Gott, der auch aus dem 

erstorbenem Leib Kinder schaffen kann, kann auch aus dem erstorbenem Isaak Kinder 

schaffen. "Erwägt der Versuchte, dem Opferbefehl folgende Abraham, daß Gott es ist, 

der tötet und lebendig macht (Dtn 32,39; 1Sam 2,6; Weish 16,13), dem kein Ding 

unmöglich ist ([…] Mt 19,26; vgl. Mk 10,27; Lk 18,27)."240 Weil Abraham nicht am 

sichtbaren Zeichen der Verheissung (Isaak) festhält, erhält er Isaak zurück – als 

Sinnbild der Totenauferstehung.241 Abraham starb in diesem Glauben, ohne die 

Verheissung vollständig empfangen zu haben. So steht Abraham in seinem Glauben 

vorbildhaft da, indem er eine feste Zuversicht auf das was er hofft und ein 

Nichtzweifeln an dem, was er nicht sieht, hat. Dieser Glaube lässt ihn sogar über seinen 

Tod hinweg auf die Verheissung Gottes hoffen.  

 
233 Vgl. Grässer, EKK XVII/3, 123.  
234 Vgl. a.a.O., 126. 
235 Vgl. Graber, Glaubensweg, 40. 
236 Vgl. ebd. 
237 Vgl. Grässer, EKK XVII/3, 142. 
238 Graber, Glaubensweg, 48. 
239 Vgl. Grässer, EKK XVII/3, 147. 
240 A.a.O., 148. 
241 Vgl. a.a.O., 149. 



5. Abraham im Neuen Testament – Jakobus 

47 von 53 

 

5.2.3 Zusammenfassung 

Im Hebr werden vor allem die Glaubensgeduld Abrahams und das Hoffen und 

Wandeln in dem Unsichtbaren hervorgehoben. Abraham wurde durch seinen Glauben 

befähigt, sich nicht mehr auf Sichtbares und Weltliches zu verlassen, sondern allein 

auf den, der ihm die Verheissung gegeben hat. Der Hebr steht so ergänzend zum Bild 

Abrahams bei Paulus, in dem nicht die Rechtfertigung, sondern Inhalt und die 

Funktion des Glaubens beleuchtet wird.  

5.3 Jakobus 

Jakobus legt auf den ersten Blick eine Sicht auf Abraham dar, die Paulus wiederspricht. 

Er setzt die Werke als Voraussetzung für den Glauben fest (Jak 2,17). Dabei verwendet 

Jakobus, wie Paulus, Gen 15,6 für sein Beweisverfahren. Glaube muss zwangsläufig 

zu Werken führen und sich in den Werken zeigen. Dabei setzt Jakobus aber einen 

anderen Fokus. Es geht ihm nicht um die, die noch nicht bekehrt sind, sondern um die, 

welche sich als Gläubige bezeichnen. Der Glaube muss sich, wie der Glaube 

Abrahams, nicht nur im Vertrauen ausdrücken, sondern dieses Vertrauen muss zu 

sichtbaren Konsequenzen führen.242 Jakobus hebt deshalb besonders Gen 22 und damit 

den überragenden Ausdruck von Abrahams Glaube hervor. 

5.4 Fazit 

Paulus, der Hebräerbrief und Jakobus betrachten Abraham aus unterschiedlichen 

Perspektiven, welche zusammen ein grosses theologisches Bild ergeben. Wo Paulus 

die Rechtfertigung und die Nachkommenschaft Abrahams stark betont, wird im 

Hebräer das Bild erweitert und das beständige und treue Glauben, sowie dessen Inhalt 

und Funktion hervorgehoben. Zum Schluss fügt Jakobus noch die Glaubens-Werke 

Abrahams an. Der Glaube Abrahams bestätigt sich deshalb als Glaube, welcher treu 

und beständig den Verheissungen Gottes anhängt, ohne genau zu sehen, wie der Weg 

dorthin sein wird. In diesem Glauben handelt und lebt Abraham und in diesem Glauben 

ist er auch für uns heute ein Vorbild. 

 
242 Peters löst den Konflikt zwischen Jakobus und Paulus auf, indem er hervorhebt, dass Paulus von 

Gesetzes-Werken redet, und sich also gegen eine Rechtfertigung durch Gesetzes-Werke ausspricht. 

Paulus geht es um die Heiden und deren Anteil an der Abrahams-Verheissung ohne Gesetzes-Werke. 

Jakobus legt hier den Fokus auf den Ausdruck des Glaubens durch die Glaubens-Werke, so 

widersprechen sich beide Aussagen nicht, sondern beleuchten nur einen anderen Aspekt. Vgl. Peters, 

Jakobus, 49ff. 



6. Schlussfazit – Fazit 

48 von 53 

 

6 Schlussfazit 

In dieser Arbeit konnten das Leben und der Glaube Abrahams intensiv angeschaut und 

analysiert werden. Dabei stellt sich heraus, dass das Leben Abrahams, trotz seines 

herausragenden Glaubens, nicht ohne Probleme und Konflikte war. Vielmehr hat sich 

ein Bild eröffnet, das Abraham als Menschen wie du und ich (Jak 5,17) darstellt, der 

aber in seinem Glauben zu überragenden Taten befähigt wurde. Abraham zeigt sich in 

seinem Festhalten an der Verheissung Gottes, aber auch in seiner Treue und seinem 

stetigen Berufen auf Gott, selbst als Vorbild für den christlichen Glauben. Dies wird 

durch die ntl. Sicht bestätigt. Auch im NT steht Abraham als Typus für die ganze 

Christenheit. 

Es zeigt sich gerade auch in der ntl. Sicht, dass der Glaube Abrahams ein fast schon 

verbissenes Anhängen an Gottes Verheissung ist. Abraham gibt nie auf, sein Leben und 

sein Handeln auf diese Verheissung auszurichten. Selbst wenn er seinen Sohn, auf dem 

die ganze Verheissung sichtbar liegt, vernichten soll, bleibt er beständig an dieser 

Verheissung dran, denn diese hängt an dem unsichtbaren, aber trotzdem festen und 

realen Gott. Damit kommt ein weiterer Aspekt des Glaubens hervor, nämlich, dass 

dieser allein von Gottes Offenbarung und Treue abhängt. Hätte Gott Abraham nie 

berufen, wäre dieser immer noch kinderlos in Ur. Und wäre Gott ein untreuer, 

unzuverlässiger, ja auch unfähiger Gott, so wäre das Hoffen und Harren auf seine 

Verheissungen eine reine Torheit gewesen. Der Glaube Abrahams wäre dann genauso 

vergeblich, wie jeder christliche Glaube auch (1Kor 15,14ff). Doch durch das Zeugnis 

Abrahams wird auch unser Glaube bestätigt und legitimiert, denn durch den 

erstorbenen Abraham, konnte Gott einen Nachkommen erwecken; den einen 

Nachkommen, der zum Segen für die ganze Welt geworden ist! Wie viel mehr können 

wir, die wir Christus in Raum und Zeit erleben, sicher sein, dass unser Glaube nicht 

vergebens ist, wie viel mehr können wir uns an die Verheissung Gottes klammern, auch 

wenn alles noch so unmöglich und schwer erscheint? Gott hat bewiesen, dass er 

wahrhaftig, treu und fähig ist, seine Verheissungen zu erfüllen und er wird es erneut 

beweisen am Ende der Zeit. 

 



7. Schlussworte – Fazit 

49 von 53 

 

7 Schlussworte 

Abrahams vorbildhafter Glaube bleibt auch für uns Christen relevant. Dabei ist mir 

vor allem die Notwendigkeit der Fürbitte als Teil des Glaubens neu bewusst geworden, 

aber auch die Wichtigkeit des beharrlichen Festhaltens an Gottes Verheissungen. 

Diese Erkenntnis hat mich herausgefordert, den Glauben wieder weniger als 

Selbstbezogene Sache zu sehen, denn die Notwendigkeit der Fürbitte zeigt weg von 

sich selbst auf seine Mitmenschen und auf Gott, im Glauben wird also die ganze 

Gemeinde eingeschlossen. Ich werde von dieser Arbeit bestimmt noch einiges in 

meiner zukünftigen Rolle als Pastor profitieren, denn durch die intensive 

Auseinandersetzung mit dem biblischen Bericht konnte eine solide Grundlage für 

mögliche Predigtthemen und Texte erarbeitet werden. Abrahams Glaube wird also 

weiterhin sprechen und prägen. 

Leider konnte nicht, wie ursprünglich geplant, auf die reformatorische Sicht der 

Abrahams-Erzählung eingegangen werden. Gerade Luther bietet einen grossen Schatz 

an Erkenntnissen, welche aus Platzgründen aber nicht erörtert werden, konnte. Für 

interessierte Leser ist deshalb das Buch von Forsberg243 zu empfehlen. 

Diese Arbeit bietet somit ein rein biblisches Sprungbrett für die weitere 

Auseinandersetzung mit dem Thema Glauben, nicht nur in Bezug auf Abraham, 

sondern auch als Vorlage für ein noch viel tieferes Studium. Das Wort Gottes bietet 

noch gewaltigen Stoff, auf den hier nicht eingegangen werden konnte, aber es ist zu 

hoffen, dass meine Arbeit dem Leser eine neue Motivation und Liebe zu Ihm und 

dessen Studium eröffnet hat. Das Wort Gottes ist nie erschöpfend erforscht. Somit 

bleibt zum Schluss nur noch die Einstimmung in das Zitat von Francis Bacon. 

 „To conclude, let no one weakly imagine that man can search too far, or be too well 

studied in the book of God’s word, and works.“244 

Gottes Segen! 

 
243 Forsberg, Das Abrahambild in der Theologie Luthers. 
244 Bacon, Advancement, 5. 



8. Literaturverzeichnis – Fazit 

50 von 53 

 

8 Literaturverzeichnis 

Asendorf, Ulrich: Lectura in Biblia. Luthers Genesisvorlesung (1535–1545), FSÖTh 

Bd. 87, Göttingen 1998. 

Bacon, Francis: Advancement of learning and Novum organum, The world's great 

classics, London, New York 1899. 

Barnbrock, Christoph (Hg.): Gottes Wort in der Zeit verstehen – verkündigen – 

verbreiten. Festschrift für Volker Stolle, Münster 2005. 

Barth, Gerhard; Schneider, Gerhard: πίστις, in: EWNT3 Bd. III (2011), 216–231. 

Barth, Karl: Kurze Erklärung des Römerbriefes, München 21959. 

Brinke, Georg Reinhold: Abraham, der Freund Gottes. Ein Lebensbild in Skizzen, 

Bern 1957. 

Brunner, Emil: Die christliche Lehre von der Kirche, vom Glauben und von der 

Vollendung, Dogmatik, Zürich 1960. 

Cillers, Beytenbach (Hg.): Der Römerbrief als Vermächtnis an die Kirche. 

Rezeptionsgeschichten aus zwei Jahrtausenden, Neukirchen-Vluyn 2012. 

Cole, C. Donald; Boddenberg, Dieter: Er aber glaubte Gott. Abraham – Vater des 

Glaubens, Dillenburg 1980. 

Dietzfelbinger, Christian: Paulus und das Alte Testament. Die Hermeneutik des 
Paulus, untersucht an seiner Deutung der Gestalt Abrahams, TEH Bd. 95, 

München 1961. 

Dorsey, David A.: The Literary Structure of the Old Testament. A Commentary on 

Genesis-Malachi, Grand Rapids 1999. 

Eckstein, Hans-Joachim: Verheissung und Gesetz. Eine exegetische Untersuchung 

zu Galater 2,15–4,7, WUNT Bd. 86, Tübingen 1996. 

Forsberg, Juhani: Das Abrahambild in der Theologie Luthers, Pater fidei 

sanctissimus, VIEG Bd. 117, Stuttgart 1984. 

Gesenius, Wilhelm: אמן, in: Gesenius18 (2013), 73–74. 

Gesenius, Wilhelm; Kautzsch, Emil: Wilhelm Gesenius' Hebräische Grammatik, 

Leipzig 281909. 

Graber, Friedrich: Der Glaubensweg des Volkes Gottes. Eine Erklärung von 

Hebräer 11 als Beitrag zum Verständnis des Alten Testaments, Zürich 1943. 

Gräßer, Erich u.a.: An die Hebräer. Hebr 10,19–13,25, EKK Bd. XVII/3, Zürich, 

Neukirchen-Vluyn 1997. 

Gräßer, Erich u.a.: An die Hebräer. Hebr 1–6, EKK Bd. XVII/1, Zürich, 

Neukirchen-Vluyn 1997. 

Gräßer, Erich u.a.: An die Hebräer. Hebr 7,1–10,18, EKK Bd. XVII/2, Zürich, 

Neukirchen-Vluyn 1993. 



8. Literaturverzeichnis – Fazit 

51 von 53 

 

Grudem, Wayne A.; Schirrmacher, Thomas: Biblische Dogmatik. Eine Einführung 
in die systematische Theologie, Theologisches Lehr- und Studienmaterial Bd. 29, 

Bonn 2013. 

Grünschloss, Andreas u.a.: Glaube, in: RGG4 Bd. 3 (2000), 940–983. 

Haacker, Klaus: Rettender Glaube und Abrahams Rechtfertigung zum Verhältnis 
zwischen Paulus und Jakobus (und Petrus?), in: Barnbrock, Christoph (Hg.): 

Gottes Wort in der Zeit verstehen – verkündigen – verbreiten. Festschrift für 

Volker Stolle, Münster 2005, 209–225. 

Hellbart, Hans: Abrahams Lüge. Zum Verständnis von 1. Mose 12, 10–20, Reprint 

der Hefte 1–77, erschienen in den Jahren 1933–1941, in: TEH 42 (1980), 1–24. 

Janowski, Bernd: Ein Gott, der straft und tötet? Zwölf Fragen zum Gottesbild des 

Alten Testaments, Neukirchen-Vluyn 22014. 

Jepsen, A.: אָמַן, in: ThWAT Bd. I (1973), 313–348. 

Köckert, Matthias: Abrahams Glaube in Röm 4 und im vorpaulinischen Judentum, 
in: Cillers, Beytenbach (Hg.): Der Römerbrief als Vermächtnis an die Kirche. 

Rezeptionsgeschichten aus zwei Jahrtausenden, Neukirchen-Vluyn 2012, 15–47. 

Köster, Helmut: Die Auslegung der Abraham-Verheissung in Hebräer 6, in: 

Rendtorff, Rolf; Koch, Klaus (Hg.): Studien zur Theologie der alttestamentlichen 
Überlieferungen. Gerhard von Rad zum 60. Geburtstag, Neukirchen 1961, 95–

110. 

Künzli, Edwin: Der Vater des Glaubens. Eine Auslegung der biblischen 

Abrahamsgeschichte für die Gemeinde, Basel 1943. 

Lilje, Hanns D.: Der Vater des Glaubens. Eine biblische Betrachtung über Abraham, 

Furche-Bücherei Bd. 94, Hamburg 21954. 

Maier, Gerhard: Der Brief des Jakobus, HTA, Giessen 32014. 

Meyer, F. B.: Abraham, oder: Der Gehorsam des Glaubens, Berlin 21898. 

Millard, Alan Ralph; Goldingay, John E.: Die Väter Israels. Abraham, Isaak, Jakob 

in Bibel und Geschichte, Theologie und Dienst Bd. 37, Giessen 1984. 

Peters, Hans-Jürgen: Der Brief des Jakobus, WSB.NT, Wuppertal 1997. 

Popp, Georg: Die Grossen des Glaubens, Stuttgart 1985. 

Rad, Gerhard von: Das Opfer des Abraham. Mit Texten von Luther, Kierkegaard, 

Kolakowski und Bildern von Rembrandt, Kaiser–Traktate Bd. 6, München 21976. 

Rendtorff, Rolf, Koch, Klaus (Hg.): Studien zur Theologie der alttestamentlichen 

Überlieferungen. Gerhard von Rad zum 60. Geburtstag, Neukirchen 1961. 

Riecker, Siegbert: Ein Priestervolk für alle Völker. Der Segensauftrag Israels für alle 

Nationen in der Tora und den Vorderen Propheten, SBB Bd. 59, Stuttgart 2007. 

Rienecker, Fritz: Ur, in: Lexikon zur Bibel (2013), 1200–1201. 



8. Literaturverzeichnis – Fazit 

52 von 53 

 

Sauer, Erich: Das Morgenrot der Welterlösung. Ein Gang durch die 

alttestamentliche Offenbarungsgeschichte, Gütersloh 51949. 

Schaeffer, Francis A.: Allein durch Christus. Die zentralen acht Kapitel des 

Römerbriefs, Holzgerlingen 1999. 

Schnabel, Eckhard J.: Der Brief des Paulus an die Römer. Kapitel 1–5, HTA, Witten 
22015. 

Schnabel, Eckhard J.: Der Brief des Paulus an die Römer. Kapitel 6–16, HTA, 

Witten 2016. 

Siebenthal, Heinrich von; Hoffmann, Ernst G.: Griechische Grammatik zum Neuen 

Testament, Gießen 2011. 

Strack, Hermann Leberecht; Billerbeck, Paul: Bill. Bd. II, München 1922–1926. 

Thomas Hieke: Abraham, in: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/12288/ 

(18.11.2019). 

Vischer, Wilhelm: Das Christuszeugnis des Alten Testaments. Das Gesetz Bd. 1, 

München 1934. 

Waltke, Bruce K.: Genesis. A Commentary, Grand Rapids 2001. 

Weiser, Artur: Glauben im Alten Testament, Stuttgart 1935. 

Weiser, Artur; Bultmann, Rudolf: πιστευω, in: ThWNT Bd. 6 (1959), 174–230. 

Westermann, Claus: Die Verheißungen an die Väter. Studien zur Vätergeschichte, 

FRLANT Bd. 116, Göttingen 1976. 

Westermann, Claus: Forschung am Alten Testament: gesammelte Studien, TB Bd. 

24, München 1964. 

Wilckens, Ulrich: Die Rechtfertigung Abrahams nach Römer 4, in: Rendtorff, Rolf; 
Koch, Klaus (Hg.): Studien zur Theologie der alttestamentlichen Überlieferungen. 

Gerhard von Rad zum 60. Geburtstag, Neukirchen 1961, 111–128. 

Wittenberg, Martin (Hg.): Heilige Überlieferung. Eine Vorlesung und vier 

Schriftauslegungen, Neuendettelsau 1958. 

Wittenberg, Martin: Patriarcha noster Abraham. Römer 4, ein christlicher Midrasch, 

in: Wittenberg, Martin (Hg.): Heilige Überlieferung. Eine Vorlesung und vier 

Schriftauslegungen, Neuendettelsau 1958, 63–82. 

Wolter, Michael u.a.: Der Brief an die Römer. Röm 1–8, EKK Bd. VI/1, 

Neukirchen–Vluyn 2014. 

Ziegner, Oskar: Luther und die Erzväter: Auszüge aus Luthers Auslegungen zum 

ersten Buch Moses mit einer theologischen Einleitung, Berlin 21952. 

Zimmerli, Walther: 1. Mose 12–25. Abraham, ZBK.AT Bd. 1.2, Zürich 1976. 



9. Selbständigkeitserklärung – Fazit 

53 von 53 

 

9 Selbständigkeitserklärung 

1. Ich erkläre hiermit, dass ich die Bachelorarbeit selbstständig erarbeitet habe. Bei der 

vorliegenden Arbeit habe ich nur die im Literaturverzeichnis aufgeführten Bücher und 

Hilfsmittel verwendet. 

 

Datum und Unterschrift 

03.02.2020 

 

2. Ich bin damit einverstanden, dass die vorliegende Bachelorarbeit in die Bibliothek 

des tsc eingestellt wird und damit öffentlich zugänglich ist. 

 

Datum und Unterschrift 

03.02.2020 

 

 

 


